
Multidisciplinary Journal of Religion and Social Sciences (MJRS) 
Hompage: https://el-emir.com/index.php/mjrs 

MJRS: Volume 3, Nomor 1, Januari Tahun 2025  1 

DINAMIKA MAZHAB PEMIKIRAN EKONOMI ISLAM 
KONTEMPORER: INTEGRASI MAZHAB IQTISHĀDUNĀ, 

MAINSTREAM, DAN ALTERNATIF-KRITIS DALAM 
KERANGKA EPISTEMOLOGI DAN IMPLEMENTASI 

  
Febri Kusuma1 

1Insititut Agama Islam Imam Syafii Indonesia, Indonesia  
Email: febkusuma86@gmail.com  

 
ABSTRACT 
This study aims to analyze the differences and contributions of three schools of 
thought in Islamic economics—the Iqtishādunā School, the Mainstream School, and 
the Alternative-Critical School—and to formulate an integrative framework that 
can strengthen the development of contemporary Islamic economics. The research 
employs a qualitative approach through a literature review of primary works and 
academic sources. The analysis is conducted using a comparative-integrative 
method involving data reduction, thematic presentation, and conclusion drawing. 
The findings indicate that the Iqtishādunā School emphasizes normative sharia 
foundations and distributive justice; the Mainstream School strengthens 
institutional aspects through adaptation to modern economics; and the Alternative-
Critical School highlights empirical evaluation of claims within Islamic economics. 
These three schools are complementary and cannot stand independently. This study 
proposes a triadic framework—sharia values, economic institutions, and scientific 
evaluation—as a novelty for building an Islamic economic paradigm that is more 
normative, operational, and evidence-based. 
 
Keywords: Islamic Economics, Iqtishādunā, Mainstream, Alternative-Critical, 

Epistemology of Islamic Economics, School Integration 
 
ABSTRAK 
Penelitian ini bertujuan menganalisis perbedaan dan kontribusi tiga mazhab 
pemikiran ekonomi Islam—Mazhab Iqtishādunā, Mazhab Mainstream, dan 
Mazhab Alternatif-Kritis—serta merumuskan kerangka integratif yang dapat 
memperkuat pengembangan ekonomi Islam kontemporer. Penelitian ini 
menggunakan pendekatan kualitatif melalui studi kepustakaan terhadap karya 
primer dan literatur akademik. Analisis dilakukan secara komparatif-integratif 
melalui proses reduksi data, penyajian tematik, dan penarikan kesimpulan. 
Penelitian ini menemukan bahwa Mazhab Iqtishādunā menekankan fondasi 
normatif syariah dan keadilan distribusi; Mazhab Mainstream menguatkan aspek 
kelembagaan melalui adaptasi ekonomi modern; dan Mazhab Alternatif-Kritis 
menekankan evaluasi empiris terhadap klaim ekonomi Islam. Ketiganya saling 
melengkapi dan tidak dapat berdiri sendiri. Penelitian ini menawarkan kerangka 
triadik—nilai syariah, institusi ekonomi, dan evaluasi ilmiah—sebagai novelty 
untuk membangun paradigma ekonomi Islam yang lebih normatif, operasional, 
dan berbasis bukti. 
 
Kata Kunci: Ekonomi Islam, Iqtishādunā, Mainstream, Alternatif-Kritis, 

Epistemologi Ekonomi Islam, Integrasi Mazhab 
  
  

https://el-emir.com/index.php/joembas
mailto:febkusuma86@gmail.com


Multidisciplinary Journal of Religion and Social Sciences (MJRS) 
Hompage: https://el-emir.com/index.php/mjrs 

MJRS: Volume 3, Nomor 1, Januari Tahun 2025  2 

PENDAHULUAN  
Perkembangan ekonomi Islam sebagai disiplin ilmu mengalami akselerasi 

signifikan sejak pertengahan abad ke-20 (Winario et al., 2025; Delia et al., 2025). 
Kebangkitan negara-negara Muslim pascakolonial melahirkan tuntutan untuk 
membangun sistem ekonomi yang tidak hanya produktif tetapi juga berlandaskan 
nilai-nilai syariah. Kebutuhan inilah yang mendorong para pemikir Muslim 
merumuskan teori ekonomi Islam yang lebih matang, terstruktur, dan memiliki daya 
saing dengan teori ekonomi modern (Chapra, 1992). 

Tantangan yang dihadapi pada masa tersebut bukan hanya persoalan teknis 
ekonomi, tetapi juga tantangan ideologis dan epistemologis. Kapitalisme dan 
sosialisme telah mendominasi wacana ekonomi global, namun keduanya dinilai tidak 
mampu menghadirkan keadilan sosial dan distribusi yang merata. Kondisi ini 
memicu upaya serius untuk melahirkan paradigma ekonomi alternatif yang 
bersumber dari nilai-nilai Islam. 

Dalam proses perkembangannya, muncul keragaman pendekatan di kalangan 
pemikir Islam. Sebagian tokoh lebih memilih jalur rekonstruksi normatif, yakni 
membangun teori ekonomi Islam secara langsung dari sumber-sumber wahyu seperti 
al-Qur’an dan hadis. Pendekatan ini memandang bahwa ekonomi Islam harus 
berbeda secara substansial dari kapitalisme maupun sosialisme. 

Di sisi lain, terdapat pemikir yang memilih pendekatan modifikatif, yaitu 
mengadaptasi konsep-konsep ekonomi modern yang dianggap “netral” lalu 
disesuaikan dengan prinsip syariah. Pendekatan ini memposisikan ekonomi modern 
sebagai perangkat analisis yang dapat dimanfaatkan untuk memperkuat bangunan 
ekonomi Islam (Fauzia, 2014). 

Namun perkembangan ekonomi Islam tidaklah linear. Seiring dengan 
menguatnya wacana keislaman di ruang publik, muncul pula kritik tajam dari 
berbagai akademisi yang mempertanyakan dasar epistemologis dan efektivitas 
institusi ekonomi Islam. Kritik tersebut diarahkan pada ketidakjelasan perbedaan 
antara ekonomi Islam dan ekonomi konvensional serta lemahnya pembuktian 
empiris terhadap klaim-klaim normatif yang sering diajukan. 

Dari dinamika tersebut, muncullah tiga mazhab utama dalam pemikiran 
ekonomi Islam kontemporer, yakni Mazhab Iqtishādunā, Mazhab Mainstream, dan 
Mazhab Alternatif-Kritis. Ketiga mazhab ini tidak hanya berbeda pendekatan, tetapi 
juga berbeda dalam cara mendefinisikan masalah ekonomi dan metode 
penyelesaiannya. 

Mazhab Iqtishādunā, yang dipelopori oleh Muhammad Baqir al-Sadr, 
berupaya menyusun sistem ekonomi Islam secara deduktif melalui pendekatan fikih 
dan filosofi syariah. Dalam karya monumentalnya Iqtishādunā, ia menyatakan 
bahwa masalah utama ekonomi bukanlah kelangkaan sumber daya, melainkan 
ketidakadilan distribusi dan ketidakseimbangan struktur kepemilikan (Al-Sadr, 
1982). 

Mazhab ini hadir sebagai respons kritis terhadap kapitalisme dan sosialisme. 
Kapitalisme dianggap mengabaikan pemerataan dan menormalisasi ketimpangan, 
sementara sosialisme dianggap menafikan hak kepemilikan individu. Dengan 
demikian, Iqtishādunā menawarkan paradigma ketiga yang menyeimbangkan 
kepemilikan individu, publik, dan negara dengan mekanisme distribusi yang adil. 

Sementara itu, Mazhab Mainstream muncul sebagai upaya untuk 
mengintegrasikan teori ekonomi modern dengan etika Islam. Mazhab ini melihat 
ekonomi modern sebagai perangkat metodologis yang dapat dimodifikasi agar 
sejalan dengan maqāṣid al-syari‘ah. Inilah yang melahirkan pengembangan 

https://el-emir.com/index.php/joembas


Multidisciplinary Journal of Religion and Social Sciences (MJRS) 
Hompage: https://el-emir.com/index.php/mjrs 

MJRS: Volume 3, Nomor 1, Januari Tahun 2025  3 

perbankan syariah, lembaga zakat modern, wakaf produktif, hingga pasar modal 
syariah sebagai implementasi aplikatifnya. 

Kendati demikian, Mazhab Mainstream kerap menghadapi kritik karena 
dianggap terlalu dekat dengan struktur kapitalisme. Instrumen seperti murābaḥah, 
musyārakah, atau sukuk dinilai hanya mengubah kemasan tanpa mengubah 
paradigma. Kritik ini memunculkan pertanyaan tentang apakah ekonomi Islam 
seharusnya hanya menjadi “versi Islami” dari ekonomi modern atau membangun 
sistem alternatif yang benar-benar berbeda. 

Di sinilah Mazhab Alternatif-Kritis memainkan peran penting. Para 
pemikirnya, seperti Timur Kuran, mempertanyakan klaim “keunggulan” ekonomi 
Islam yang tidak terbukti secara empiris. Mereka menyoroti bahwa sebagian besar 
institusi ekonomi Islam muncul lebih karena identitas politik-keagamaan 
dibandingkan hasil analisis ilmiah yang komprehensif. Kritik seperti ini membuka 
ruang untuk meninjau ulang dasar epistemologi ekonomi Islam (Azis & Ashlihah, 
2024). 

Pendekatan Alternatif-Kritis tidak bertujuan menolak ekonomi Islam, tetapi 
menegaskan bahwa teori ekonomi Islam harus dapat diuji secara ilmiah. Jika suatu 
konsep tidak efektif, maka harus direvisi. Jika suatu instrumen tidak memberi 
dampak signifikan, maka perlu dievaluasi atau diganti. Pendekatan ini membuat 
ekonomi Islam berkembang lebih evidence-based, bukan sekadar normatif. 

Dinamika antara ketiga mazhab tersebut membentuk lanskap pemikiran 
ekonomi Islam kontemporer yang sangat kompleks. Polarisasi di antara mazhab 
terkadang memunculkan kesan bahwa ekonomi Islam belum memiliki paradigma 
tunggal yang mapan. Namun justru dari keberagaman inilah muncul peluang untuk 
membangun pendekatan yang lebih kaya, multidimensional, dan inovatif. 

Kebutuhan untuk melakukan studi komparatif dan integratif sangat 
mendesak, mengingat ekonomi Islam tidak hanya harus memiliki basis normatif yang 
kuat, tetapi juga harus bersaing di tengah sistem ekonomi global yang terus berubah. 
Integrasi tiga mazhab dapat memberikan solusi yang lebih komprehensif: 
Iqtishādunā memperkuat sisi moralitas dan tujuan sosial; Mainstream memperkuat 
aspek praktis; Alternatif-Kritis memperkuat kemampuan refleksi dan evaluasi 
empiris. 

Dengan demikian, penelitian ini diarahkan untuk menghadirkan pemahaman 
integratif atas tiga mazhab pemikiran ekonomi Islam sebagai satu kesatuan lanskap 
epistemologis yang saling melengkapi. Upaya ini penting karena perbedaan 
pendekatan ketiganya menunjukkan bahwa pengembangan ekonomi Islam tidak 
dapat bertumpu pada satu mazhab saja. Oleh itu, kajian ini tidak hanya membahas 
perbedaan epistemologi dan metodologi antarmazhab, tetapi juga merumuskan 
novelty berupa kerangka triadik yang memadukan nilai syariah, penguatan institusi, 
dan evaluasi ilmiah berbasis bukti. Kerangka ini dirumuskan untuk menjawab 
pertanyaan inti: bagaimana membangun paradigma ekonomi Islam yang sekaligus 
normatif, operasional, dan empiris. 

 
LITERATUR REVIEW  

Kajian terhadap perkembangan pemikiran ekonomi Islam kontemporer 
menunjukkan bahwa disiplin ini dibentuk oleh tiga arus utama yang saling 
berinteraksi: Mazhab Iqtishādunā, Mazhab Mainstream, dan Mazhab Alternatif-
Kritis. Ketiganya lahir dari konteks historis dan intelektual yang berbeda, sehingga 
memiliki fokus epistemologi, orientasi metodologi, dan implikasi kelembagaan yang 
tidak seragam. Literatur terkait memberikan gambaran bahwa dinamika di antara 
berbagai mazhab tersebut bukan sekadar variasi pemikiran, melainkan cerminan dari 

https://el-emir.com/index.php/joembas


Multidisciplinary Journal of Religion and Social Sciences (MJRS) 
Hompage: https://el-emir.com/index.php/mjrs 

MJRS: Volume 3, Nomor 1, Januari Tahun 2025  4 

proses pencarian paradigma ekonomi Islam yang paling tepat dalam menghadapi 
tantangan modernitas. 

Mazhab Iqtishādunā, yang dipelopori oleh Muhammad Baqir al-Sadr melalui 
karya Iqtishādunā (Al-Sadr, 1982), dianggap sebagai fondasi awal dari konstruksi 
ekonomi Islam modern. Literatur yang membahas mazhab ini menegaskan bahwa al-
Sadr memandang problem ekonomi bukan terletak pada kelangkaan sumber daya 
sebagaimana diasumsikan dalam ekonomi konvensional, melainkan pada 
ketidakadilan distribusi dan lemahnya moralitas manusia (Zakariya & Arifin, 2020). 
Dengan pendekatan fikih dan filsafat, al-Sadr membangun kerangka ekonomi Islam 
sebagai suatu mazhab yang memiliki perangkat nilai, struktur kepemilikan, dan 
mekanisme distribusi tersendiri. Kekuatan mazhab ini, sebagaimana didukung oleh 
banyak studi, terletak pada upayanya menyediakan alternatif paradigmatik terhadap 
kapitalisme dan sosialisme. 

Mazhab Mainstream, menurut kajian-kajian terkini (Fauzia & Riyadi, 2014; 
Fathurrahman, 2021), berkembang melalui upaya integrasi antara teori ekonomi 
modern dan nilai-nilai Islam. Mazhab ini memandang bahwa perangkat analitis 
ekonomi modern bersifat netral sehingga dapat diadaptasi untuk kepentingan 
ekonomi syariah. Literatur terkait menunjukkan bahwa pendekatan ini berkontribusi 
besar terhadap kemunculan lembaga keuangan syariah, regulasi zakat modern, wakaf 
produktif, serta pengembangan industri keuangan berbasis syariah secara global. 
Meskipun demikian, sejumlah peneliti mengkritik mazhab ini karena sering 
mempertahankan kerangka neoklasik tanpa menawarkan perubahan paradigmatik 
yang substansial (Moslem, 2022). Kritik tersebut menyoroti bahwa sebagian 
instrumen seperti murābaḥah atau sukuk hanya “mengislamkan bentuk”, bukan 
mengubah struktur ekonomi. 

Mazhab Alternatif-Kritis muncul sebagai respons terhadap kedua mazhab 
sebelumnya. Literatur yang mewakili pandangan ini, seperti karya-karya Timur 
Kuran yang banyak dikutip oleh (Azis & Ashlihah, 2024), menekankan bahwa 
ekonomi Islam tidak dapat dianggap final hanya karena bersumber dari interpretasi 
wahyu. Sebaliknya, seluruh konstruksi ekonomi Islam harus diuji secara empiris, 
historis, dan sosial. Mazhab ini mempersoalkan praktik-praktik ekonomi Islam yang 
menurutnya bersifat simbolik dan tidak memberikan dampak signifikan terhadap 
pengurangan ketimpangan atau peningkatan kesejahteraan. Kajian-kajian kritis ini 
menegaskan bahwa ekonomi Islam perlu berpindah dari pendekatan normatif ke 
pendekatan berbasis bukti (evidence-based), serta membuka diri terhadap kritik 
akademik. 

Jika ditinjau sebagai satu lanskap pemikiran, literatur yang mengkaji ketiga 
mazhab tersebut menunjukkan bahwa tidak ada satu pendekatan tunggal yang 
mampu menjawab seluruh kebutuhan epistemologis, metodologis, dan operasional 
ekonomi Islam kontemporer. Mazhab Iqtishādunā kuat secara normatif, Mazhab 
Mainstream unggul dalam pengembangan institusi, dan Mazhab Alternatif-Kritis 
unggul dalam evaluasi ilmiah. Studi-studi terbaru (Rogaya et al., 2024); (Wahid et 
al., 2023) juga menggarisbawahi bahwa ketegangan antarmazhab sering kali 
menciptakan fragmentasi dalam pengembangan ilmu ekonomi Islam, sehingga 
diperlukan pendekatan yang lebih integratif. 

Dengan demikian, telaah terhadap literatur yang ada menunjukkan adanya 
kebutuhan mendesak untuk mengintegrasikan nilai-nilai syariah yang bersifat 
normatif, kekuatan teori dan praktik institusional yang berkembang dalam ekonomi 
modern, serta pendekatan empiris yang kritis dan berbasis bukti. Selama ini, masing-
masing mazhab cenderung berkembang secara parsial dan terfragmentasi, sehingga 
berpotensi menimbulkan polarisasi pemikiran dalam pengembangan ekonomi Islam. 

https://el-emir.com/index.php/joembas


Multidisciplinary Journal of Religion and Social Sciences (MJRS) 
Hompage: https://el-emir.com/index.php/mjrs 

MJRS: Volume 3, Nomor 1, Januari Tahun 2025  5 

Integrasi ketiga pendekatan tersebut tidak hanya berfungsi untuk menjembatani 
perbedaan antarmahzab, tetapi juga memperkuat fondasi epistemologis dan 
metodologis ekonomi Islam agar lebih relevan dengan dinamika sosial, ekonomi, dan 
globalisasi. Melalui sinergi antara dimensi normatif, institusional, dan empiris, 
ekonomi Islam diharapkan mampu merespons tantangan kontemporer seperti 
ketimpangan ekonomi, stabilitas sistem keuangan, dan keberlanjutan pembangunan. 
Atas dasar itulah penelitian ini mengembangkan kerangka analitis triadik sebagai 
pijakan konseptual bagi pengembangan studi dan praktik ekonomi Islam di masa 
depan. 

 
METODE  

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi 
kepustakaan (library research) yang berfokus pada penelaahan sistematis terhadap 
karya-karya utama dan literatur pendukung yang relevan dengan tiga mazhab 
pemikiran ekonomi Islam, yaitu Mazhab Iqtishādunā, Mazhab Mainstream, dan 
Mazhab Alternatif-Kritis. Sumber data penelitian terdiri atas literatur primer berupa 
karya asli para tokoh dan pemikir utama masing-masing mazhab, literatur sekunder 
yang mencakup artikel jurnal ilmiah, buku akademik, serta hasil penelitian 
terdahulu, dan dokumen analitis pendukung yang berkaitan dengan perkembangan 
ekonomi Islam kontemporer. Pendekatan ini memungkinkan pemahaman yang 
komprehensif terhadap aspek epistemologis, metodologis, dan implementatif dari 
ketiga mazhab tersebut. 

Analisis dilakukan melalui tiga tahap: (1) reduksi data, yakni seleksi dan 
pengelompokan konsep-konsep relevan; (2) penyajian data, yaitu pemetaan tematik 
mengenai epistemologi, metodologi, dan orientasi mazhab; dan (3) penarikan 
kesimpulan, yaitu sintesis temuan untuk merumuskan kerangka integratif. 
Pendekatan analitis bersifat komparatif-integratif, digunakan untuk membandingkan 
perbedaan antarmazhab sekaligus menemukan titik temu konseptual yang menjadi 
novelty penelitian. 
 
HASIL DAN PEMBAHASAN  
Hasil  

Hasil penelitian menunjukkan bahwa ketiga mazhab pemikiran ekonomi Islam 
kontemporer memiliki karakteristik yang berbeda secara epistemologis, metodologis, 
dan orientatif. Mazhab Iqtishādunā menempatkan syariah sebagai sumber utama 
konstruksi ekonomi dan memandang ketidakadilan distribusi sebagai persoalan 
fundamental ekonomi. Pemikiran al-Sadr menghasilkan penegasan bahwa ekonomi 
Islam merupakan sistem nilai yang harus dibangun secara deduktif melalui prinsip 
kepemilikan ganda, distribusi adil, dan peran negara dalam menjaga keseimbangan 
sosial. 

Sebaliknya, Mazhab Mainstream menampilkan karakter pragmatis dengan 
mengadopsi instrumen dan analisis ekonomi modern, kemudian memodifikasinya 
agar sesuai dengan nilai-nilai Islam. Hasil kajian menunjukkan bahwa mazhab ini 
berperan besar dalam melahirkan institusi keuangan syariah dan regulasi modern 
seperti bank syariah, pasar modal syariah, dan zakat produktif. Namun analisis 
literatur juga menemukan adanya kecenderungan mazhab ini untuk 
mempertahankan kerangka neoklasik, sehingga perbedaan substantif antara ekonomi 
Islam dan ekonomi konvensional menjadi semakin kabur. 

Sementara itu, Mazhab Alternatif-Kritis menawarkan temuan yang berbeda. 
Mazhab ini menyoroti bahwa konstruksi ekonomi Islam kontemporer masih memuat 
bias ideologis dan klaim normatif yang belum diuji melalui penelitian empiris. 

https://el-emir.com/index.php/joembas


Multidisciplinary Journal of Religion and Social Sciences (MJRS) 
Hompage: https://el-emir.com/index.php/mjrs 

MJRS: Volume 3, Nomor 1, Januari Tahun 2025  6 

Temuan penelitian menunjukkan bahwa mazhab ini menuntut ekonomi Islam untuk 
dibangun sebagai disiplin ilmu yang rasional, terbuka terhadap kritik, dan bertumpu 
pada bukti. Kritik Kuran dan pemikir lain memperlihatkan bahwa sebagian institusi 
ekonomi Islam belum menunjukkan efektivitas signifikan dalam mengatasi 
ketimpangan, kemiskinan, maupun inefisiensi struktural. 

Secara komparatif, hasil penelitian memperlihatkan bahwa ketiga mazhab 
memiliki kontribusi yang saling melengkapi. Iqtishādunā memberikan kerangka 
nilai, Mainstream memperkuat kerangka institusional, dan Alternatif-Kritis 
mendorong evaluasi ilmiah yang lebih ketat. Integrasi dari ketiga mazhab tersebut 
menghasilkan temuan penting: pengembangan ekonomi Islam ke depan memerlukan 
pendekatan triadik, yakni penggabungan unsur normatif syariah, penguatan praktik 
kelembagaan, dan mekanisme evaluasi berbasis bukti. Temuan ini sekaligus menjadi 
dasar bagi kerangka konseptual yang ditawarkan dalam penelitian ini. 
 
Pembahasan 

Hasil penelitian menunjukkan bahwa ketiga mazhab pemikiran ekonomi 
Islam—Mazhab Iqtishādunā, Mazhab Mainstream, dan Mazhab Alternatif-Kritis—
memiliki karakteristik epistemologis dan metodologis yang berbeda namun saling 
melengkapi. Analisis terhadap literatur primer dan sekunder menunjukkan bahwa 
Mazhab Iqtishādunā menekankan rekonstruksi ekonomi dari sumber syariah, 
memfokuskan problem ekonomi pada ketidakadilan distribusi serta perlunya peran 
negara dalam menjaga keseimbangan ekonomi. Mazhab Mainstream menghadirkan 
pendekatan adaptif yang mengintegrasikan teori ekonomi modern dengan nilai-nilai 
syariah, sehingga menghasilkan perkembangan institusional seperti perbankan 
syariah, zakat produktif, dan instrumen keuangan syariah. Sementara itu, Mazhab 
Alternatif-Kritis menggarisbawahi pentingnya evaluasi empiris terhadap konsep dan 
institusi ekonomi Islam, menghindari formalisme simbolik, dan mendorong 
pendekatan berbasis bukti. 

Analisis komparatif terhadap ketiga mazhab pemikiran ekonomi Islam 
menunjukkan adanya perbedaan yang cukup mendasar, baik dalam cara 
mendefinisikan persoalan ekonomi, pendekatan metodologis yang digunakan dalam 
penyusunan teori, maupun orientasi tujuan yang ingin dicapai. Mazhab Iqtishādunā 
menempatkan nilai-nilai normatif syariah sebagai fondasi utama analisis ekonomi, 
dengan penekanan pada keadilan sosial, distribusi kekayaan, dan dimensi etika 
dalam aktivitas ekonomi. Mazhab Mainstream, di sisi lain, lebih berorientasi pada 
aspek praktis dan kelembagaan dengan mengadaptasi konsep dan instrumen 
ekonomi modern agar selaras dengan prinsip syariah. Sementara itu, Mazhab 
Alternatif-Kritis menitikberatkan pada pengujian empiris, evaluasi metodologis, serta 
kritik terhadap asumsi dan klaim normatif ekonomi Islam. Meskipun memiliki 
perbedaan pendekatan dan fokus, hasil penelitian menunjukkan bahwa ketiga 
mazhab tersebut bersifat saling melengkapi. Integrasi ketiganya membentuk 
kerangka triadik yang lebih holistik, yang menggabungkan dimensi normatif, 
institusional, dan empiris dalam pengembangan ekonomi Islam kontemporer. 

Untuk memperjelas karakteristik, perbedaan, dan kontribusi masing-masing 
mazhab pemikiran ekonomi Islam kontemporer, disusun Tabel 1 yang menyajikan 
perbandingan antara Mazhab Iqtishādunā, Mazhab Mainstream, dan Mazhab 
Alternatif-Kritis. Tabel ini bertujuan memberikan gambaran sistematis mengenai 
aspek epistemologi, metodologi, fokus analisis, serta orientasi tujuan dari ketiga 
mazhab tersebut, sehingga memudahkan pemahaman terhadap posisi dan peran 
masing-masing dalam pengembangan ekonomi Islam. 

https://el-emir.com/index.php/joembas


Multidisciplinary Journal of Religion and Social Sciences (MJRS) 
Hompage: https://el-emir.com/index.php/mjrs 

MJRS: Volume 3, Nomor 1, Januari Tahun 2025  7 

 

Tabel 1. Perbandingan Tiga Mazhab Pemikiran Ekonomi Islam Kontemporer 

Aspek Mazhab 
Iqtishādunā 

Mazhab 
Mainstream 

Mazhab 
Alternatif-Kritis 

Tokoh Utama Muhammad Baqir al-
Sadr 

Chapra, Naqvi, 
Siddiqi 

Timur Kuran, Jomo, 
Arif 

Fokus Masalah 
Ekonomi 

Ketidakadilan 
distribusi, struktur 
kepemilikan 

Kelangkaan & 
efisiensi 

Ketidakefektifan 
institusi Islam & bias 
ideologis 

Epistemologi Normatif–deduktif Adaptif–
modifikatif 

Kritis–induktif, 
dekonstruktif 

Paradigma 
Dasar 

Ekonomi Islam 
sebagai mazhab nilai 

Ekonomi Islam 
sebagai sistem 
praktis 

Ekonomi Islam 
sebagai konstruksi 
ilmiah 

Metodologi Fikih, maqāṣid, teori 
keadilan 

Ekonomi modern 
+ filter syariah 

Analisis kritis, 
historis, empiris 

Konsep Kunci Kepemilikan ganda, 
distribusi adil, peran 
negara 

Keuangan syariah, 
zakat modern, 
sukuk 

Evidence-based, 
kritik formalisme 

Sikap terhadap 
Ekonomi 
Modern 

Skeptis–kritis Selektif–adaptif Kritis terhadap 
keduanya 

Kelebihan Fondasi nilai kuat Aplikatif, mudah 
diimplementasi 

Memperkuat 
validitas ilmiah 

Kelemahan Sulit 
dioperasionalisasi 

Risiko menyerupai 
kapitalisme 

Berpotensi terlalu 
skeptis 

Tujuan Ideal Keadilan sosial dan 
distribusi 

Kelembagaan 
syariah modern 

Konsistensi ilmiah & 
dampak empiris 

Sumber: Data Olahan, 2025 

 
Hasil penelitian memperlihatkan bahwa tabel perbandingan tersebut mampu 

menggambarkan secara jelas dan sistematis perbedaan fundamental antarmahzab 
pemikiran ekonomi Islam kontemporer, baik dari sisi epistemologi, metodologi, 
maupun orientasi analisis. Pada saat yang sama, tabel tersebut juga menegaskan 
bahwa kontribusi masing-masing mazhab tidak bersifat saling menegasikan, 
melainkan dapat saling melengkapi apabila ditempatkan dalam kerangka 
epistemologis yang integratif. Analisis menunjukkan bahwa pemikiran al-Sadr 
melalui Mazhab Iqtishādunā memberikan fondasi normatif yang kokoh dengan 
menekankan nilai-nilai syariah, keadilan sosial, dan etika ekonomi sebagai pijakan 
utama.  

Mazhab Mainstream berkontribusi dalam menyediakan perangkat 
kelembagaan, instrumen kebijakan, serta model operasional yang memungkinkan 
prinsip-prinsip ekonomi Islam diterapkan dalam sistem ekonomi modern. Sementara 
itu, Mazhab Alternatif-Kritis berperan penting dalam menyediakan mekanisme 
koreksi, evaluasi empiris, dan validasi ilmiah terhadap klaim normatif dan praktik 
kelembagaan ekonomi Islam. Dengan demikian, integrasi ketiga mazhab ini 
memperkaya pengembangan ekonomi Islam agar tidak hanya ideal secara normatif, 
tetapi juga aplikatif dan dapat dipertanggungjawabkan secara ilmiah. 
 
 

https://el-emir.com/index.php/joembas


Multidisciplinary Journal of Religion and Social Sciences (MJRS) 
Hompage: https://el-emir.com/index.php/mjrs 

MJRS: Volume 3, Nomor 1, Januari Tahun 2025  8 

SIMPULAN  
Penelitian ini menunjukkan bahwa pemikiran ekonomi Islam kontemporer 

dibentuk oleh tiga mazhab utama—Mazhab Iqtishādunā, Mazhab Mainstream, dan 
Mazhab Alternatif-Kritis—yang masing-masing memiliki kekhasan dalam aspek 
epistemologi, metodologi, dan orientasi praksis. Mazhab Iqtishādunā memberikan 
fondasi normatif yang menekankan keadilan distribusi dan rekonstruksi sistem 
ekonomi berdasarkan prinsip syariah. Mazhab Mainstream menawarkan pendekatan 
adaptif yang mengintegrasikan instrumen ekonomi modern dengan nilai-nilai Islam 
sehingga melahirkan kelembagaan ekonomi Islam yang aplikatif. Sementara itu, 
Mazhab Alternatif-Kritis memberikan koreksi ilmiah dengan menegaskan perlunya 
evaluasi empiris terhadap klaim dan praktik ekonomi Islam agar tidak terjebak 
dalam formalisme simbolik. 

Temuan penelitian menegaskan bahwa tidak ada satu mazhab pun yang secara 
tunggal mampu menjawab tantangan ekonomi Islam kontemporer yang semakin 
kompleks. Oleh karena itu, dibutuhkan pendekatan integratif yang mampu 
menghubungkan kekuatan masing-masing mazhab. Integrasi tersebut dapat 
dilakukan melalui kerangka triadik yang memadukan: (1) basis normatif syariah 
sebagai prinsip nilai dan tujuan; (2) penguatan kelembagaan dan instrumen ekonomi 
sebagai sarana operasional; dan (3) evaluasi ilmiah berbasis bukti untuk memastikan 
efektivitas dan relevansi implementasi. Kerangka triadik ini merupakan novelty 
konseptual yang ditawarkan penelitian, sekaligus menjawab kebutuhan 
pembangunan paradigma ekonomi Islam yang lebih komprehensif: normatif, 
operasional, dan empiris. 

Dengan demikian, penelitian ini memberikan kontribusi bagi pengembangan 
kajian pemikiran ekonomi Islam, khususnya dalam menyatukan perbedaan 
pendekatan antarmazhab menjadi model konseptual yang lebih holistik. Penelitian 
selanjutnya dapat memperluas kajian dengan menguji kerangka triadik ini pada 
konteks empiris, seperti kebijakan ekonomi syariah, efektivitas lembaga keuangan 
syariah, atau respons masyarakat terhadap instrumen ekonomi Islam modern. 
Pendekatan ini diharapkan mampu memperkuat posisi ekonomi Islam sebagai 
disiplin ilmu yang tidak hanya berakar pada nilai, tetapi juga relevan dalam praktik 
dan dapat diuji secara ilmiah. 
 
REFERENSI  
Azis, T., & Ashlihah, A. (2024). Analisis Pemikiran Ekonomi Islam Mazhab Alternatif 

Kritis Timur Kuran. Minhaj: Jurnal Ilmu Syariah, 5(2), 209–221. 
Chapra, M. U. (1992). Islam and the economic challenge (Issue 17). International 

Institute of Islamic Thought (IIIT). 
Delia, D. A., Hidayati, Q., & Winario, M. (2025). Teori Permintaan Dalam Ekonomi 

Islam: Prinsip, Konsep, Dan Implementasi. Multidisciplinary Journal of 
Religion and Social Sciences, 2, 1–9. 

Fathurrahman, R. A. (2021). Aliran Pemikiran Ekonomi Islam Kontemporer. 
Fauzia, I. Y. (2014). Prinsip dasar Ekonomi Islam Perspektif maqashid al-syariah. 

Kencana. 
Moslem, H. (2022). Analisis Deskriptif Pemikiran Ekonomi Islam Kontemporer Di 

Indonesia. Taraadin: Jurnal Ekonomi Dan Bisnis Islam, 3(1), 30–55. 
Rogaya, N., Ishak, D. F., Imelia, A. T., Azizah, S., Wulandari, V., Aprilia, R., & 

Awaludin, M. S. (2024). Studi Kritis Mazhab Alternatif Kritis dalam Ekonomi 
Islam. Anuitas: Jurnal Ekonomi, Bisnis Dan Manajemen, 1(1), 71–86. 

Wahid, A., Janwari, Y., & Jubaedah, D. (2023). Mazhab dan Pemikiran Ekonomi 
Islam Kontemporer. Rayah Al-Islam, 7(3), 804–825. 

https://el-emir.com/index.php/joembas


Multidisciplinary Journal of Religion and Social Sciences (MJRS) 
Hompage: https://el-emir.com/index.php/mjrs 

MJRS: Volume 3, Nomor 1, Januari Tahun 2025  9 

Winario, M., Yasra, D., & Asnawi, M. (2025). Strategi peningkatan usaha kecil mitra 
bank wakaf mikro Fataha Kampung Maredan Barat Kecamatan Tualang 
Kabupaten Siak. AL-Muqayyad, 8(1), 11–19. 

Zakariya, N. A., & Arifin, S. (2020). Distribusi dalam Perspektif Muhammad Baqir 
Al-Sadr. Equilibrium: Jurnal Ekonomi Syariah, 8(1), 143–166. 

 
 
 
 

https://el-emir.com/index.php/joembas

