Journal of Sustainable Education (JOSE) oren 8““55
Hompage: https://el-emir.com/index.php/jose

STRATEGI PEMBENTUKAN KARAKTER RELIGIUS SISWA MELALUI
PROGRAM KEAGAMAAN RUTIN DI SMA ISLAM AL-ULUM
TERPADU MEDAN

Ilma Septia Azizah*' Zailani *

1,2, . . .
Universitas Muhammadiyah Sumatera Utara

Email Korespondensi: ilmaseptiaazizah@gmail.com

ABSTRACT

This study aims to analyze strategies for developing students’ religious character through routine
religious programs at SMA Islam Al-Ulum Terpadu Medan. The research is grounded in the
urgency of religious character education amid challenges of moral degradation, popular culture,
and the penetration of digital technology. A qualitative case study design was employed. Data were
collected through observation, in-depth interviews, and documentation, and analyzed using Miles
and Huberman’s interactive model, which includes data reduction, presentation, and conclusion
drawing, with triangulation of sources to ensure validity. The findings reveal that the strategies for
religious character formation are carried out in a structured, continuous, and collaborative
manner. These strategies include teacher role modeling as uswah hasanab, habituation of worship
practices such as the one day one verse program, sholat dbuba, morning dzikir, and congregational
prayers, active student participation in religious leadership, evaluation of Qur'an memorization
through weekly and annual tabfiz assessments, as well as the reinforcement of a religious culture
through Islamic holidays and social activities. The study concludes that these strategies effectively
enhance students’ religiosity, strengthen the role of teachers as role models, and foster a distinctive
religions school culture. This model can serve as an implementable reference for other Islamic
schools in nurturing a generation with Islamic character and integrity.

Keywords: Religious Character, Habituation, Role Modeling, Religious Programs.

ABSTRAK

Penelitian ini bertujuan menganalisis strategi pembentukan karakter religius siswa melalui
program keagamaan rutin di SMA Islam Al-Ulum Terpadu Medan. Latar belakang penelitian
didasari pentingnya pendidikan karakter religius di tengah tantangan degradasi moral, arus
budaya populer, dan penetrasi teknologi digital. Penelitian menggunakan pendekatan kualitatif
dengan desain studi kasus. Data diperoleh melalui observasi, wawancara, dan dokumentasi, lalu
dianalisis dengan model interaktif Miles dan Huberman melalui reduksi, penyajian, dan
penarikan kesimpulan dengan triangulasi sumber. Hasil penelitian menunjukkan bahwa strategi
pembentukan karakter religius dilaksanakan secara terstruktur, berkesinambungan, dan
kolaboratif. Strategi tersebut mencakup keteladanan guru sebagai uswah hasanah, pembiasaan
ibadah seperti one day one verse, sholat dhuha, dzikir pagi, serta sholat berjamaah, partisipasi
aktif siswa dalam kepemimpinan religius, evaluasi hafalan melalui pekan dan sidang tahfiz, serta
penguatan budaya religius melalui peringatan hari besar Islam dan kegiatan sosial keagamaan.
Temuan penelitian menegaskan bahwa strategi ini efektif meningkatkan religiusitas siswa,
memperkuat peran guru, dan membentuk budaya religius sekolah. Model ini dapat menjadi
rujukan implementatif bagi sekolah Islam lainnya dalam membina generasi berakhlak Islami.
Kata kunci: Karakter Religius, Pembiasaan, Keteladanan, Program Keagamaan.

JOSE: Volume 2, Nomor 3, September, Tahun 2025 109


https://el-emir.com/index.php/jose
mailto:ilmaseptiaazizah@gmail.com

Journal of Sustainable Education (JOSE) oren 8““55
Hompage: https://el-emir.com/index.php/jose

PENDAHULUAN

Pendidikan di Indonesia memiliki mandat yang tidak hanya berorientasi pada pencapaian
akademik semata, tetapi juga menekankan pembentukan karakter peserta didik yang berlandaskan
keimanan dan ketakwaan. Kementerian Pendidikan dan Kebudayaan menegaskan bahwa nilai
religius meliputi hubungan manusia dengan Tuhan, sesama, dan lingkungan. Nilai ini menjadi
penting untuk ditanamkan di sekolah karena di era globalisasi siswa menghadapi tantangan
degradasi moral, arus budaya populer, dan penetrasi teknologi digital yang sering kali tidak sejalan
dengan ajaran agama (Kemendikbud, 2020). Hal ini sejalan dengan amanat Undang-Undang
Nomor 20 Tahun 2003 tentang Sistem Pendidikan Nasional, yang menegaskan bahwa tujuan
pendidikan adalah mengembangkan potensi peserta didik agar menjadi manusia beriman,
bertakwa, berakhlak mulia, sehat, berilmu, cakap, kreatif, mandiri, serta bertanggung jawab sebagai
warga negara. Dalam kerangka ini, pendidikan karakter religius menempati posisi penting sebagai
fondasi pembinaan generasi yang berintegritas, berakhlak, dan berkomitmen terhadap nilai-nilai
Islam.

Pendidikan karakter religius dipahami sebagai usaha sistematis dan terencana untuk
menanamkan nilai-nilai keagamaan dalam kehidupan siswa, baik melalui proses pembelajaran
formal maupun pembiasaan dalam aktivitas sehari-hari. Mustain Shodiq & Kuswanto (2024)
menegaskan bahwa strategi utama yang efektif untuk membentuk karakter religius adalah
keteladanan (uswah hasanah) dan pembiasaan (habituation). Guru yang menjadi teladan dalam
berperilaku religius memberikan pengaruh signifikan terhadap peserta didik, sementara rutinitas
ibadah yang konsisten menjadikan nilai-nilai Islam terinternalisasi secara mendalam dalam diri
siswa.

Selanjutnya, Ach. Zainuri & Sugiono (2025) memperluas strategi tersebut dengan
menambahkan pentingnya integrasi nilai religius dalam seluruh mata pelajaran serta penerapan
reward—punishment edukatif. Menurutnya, pembentukan karakter religius yang efektif harus
komprehensif, mencakup dimensi kognitif, afektif, dan psikomotorik siswa. Dengan demikian,
pembentukan karakter religius bukan hanya persoalan pembelajaran kognitif semata, melainkan
juga pembinaan sikap, perilaku, dan budaya religius di lingkungan sekolah.

Dalam konteks ini, SMA Islam Al-Ulum Terpadu Medan sebagai lembaga pendidikan
berbasis Islam di bawah naungan Yayasan Amanah Karamah telah mengembangkan berbagai
program keagamaan yang terstruktur dan berkesinambungan. Kegiatan tersebut antara lain:
program hafalan one day one verse (satu hari satu ayat), sholat dhuha berjamaah yang dilanjutkan
dengan dzikir pagi (Al-Matsurat), kultum dhuha yang dibawakan secara bergiliran oleh siswa
dengan pendampingan guru, sholat dzuhur dan asar berjamaah di masjid sekolah, pekan tahfiz
dengan sistem tes acak, serta sidang tahfiz tahunan bagi siswa yang mencapai target hafalan. Selain
itu, sekolah juga menyelenggarakan peringatan hari besar Islam seperti Muharram Fest, Isra’ Mi’raj,
Maulid Nabi Muhammad SAW, serta kegiatan Ramadhan berupa pesantren kilat, khataman Al-
Qur’an, buka puasa bersama, hingga halal bihalal.

Rangkaian kegiatan tersebut bukan sekadar ritual keagamaan, melainkan strategi nyata
pembentukan karakter yang menekankan nilai kedisiplinan, tanggung jawab, kepedulian sosial,
serta kecintaan terhadap Al-Qur’an. Penelitian sebelumnya telah membuktikan bahwa program
keagamaan yang terintegrasi mampu meningkatkan religiusitas siswa. Misalnya, Lubis &
Murniyetti (2023) menekankan peran guru PAI dalam pembiasaan dan keteladanan untuk

JOSE: Volume 2, Nomor 3, September, Tahun 2025 110


https://el-emir.com/index.php/jose

Journal of Sustainable Education (JOSE) oren 8““55
Hompage: https://el-emir.com/index.php/jose

menumbuhkan sikap religius, sementara Oktarosada (2025) menegaskan efektivitas program
keagamaan dalam membentuk karakter pelajar SMA di Tarakan.

Berdasarkan latar belakang tersebut, penelitian ini berfokus untuk menganalisis strategi
pembentukan karakter religius siswa melalui program keagamaan rutin di SMA Islam Al-Ulum
Terpadu Medan. Fokus kajian diarahkan pada bagaimana bentuk program keagamaan rutin yang
diselenggarakan di sekolah, strategi yang diterapkan dalam membentuk karakter religius peserta
didik, serta dampak dari program tersebut terhadap perilaku dan sikap siswa dalam kehidupan
sehari-hari.

Tujuan penelitian ini adalah untuk mendeskripsikan bentuk program keagamaan rutin,
menganalisis strategi pembentukan karakter religius siswa, serta mengkaji dampak implementasi
program tersebut dalam membentuk sikap dan perilaku peserta didik.

LITERATUR REVIEW

Pendidikan karakter religius merupakan bagian integral dari pendidikan karakter yang
meneckankan pada kepatuhan menjalankan ajaran agama, penghargaan terhadap perbedaan
keyakinan, serta sikap hidup harmonis dalam masyarakat majemuk. Kementerian Pendidikan dan
Kebudayaan menjelaskan bahwa nilai religius mencakup tiga dimensi penting, yakni hubungan
manusia dengan Tuhan, hubungan dengan sesama, dan hubungan dengan lingkungan sekitarnya.
Nilai-nilai tersebut diharapkan mampu menjadi landasan dalam membentuk pribadi yang beriman,
bertakwa, dan berakhlak mulia. Menurut Ngainum Naim, religiusitas dapat dipahami sebagai
penghayatan dan pengamalan ajaran agama yang tercermin dalam pikiran, perkataan, serta tindakan
nyata dalam kehidupan sehari-hari. Dengan demikian, karakter religius bukan hanya berkaitan
dengan aspek ibadah ritual, tetapi juga mencakup moralitas dan interaksi sosial.

Sejumlah penelitian menegaskan bahwa strategi pembentukan karakter religius di sekolah
dapat dilakukan melalui berbagai pendekatan. Mustain Shodiq dan Kuswanto (2024) menekankan
dua strategi utama, yakni keteladanan (uswah hasanah) dan pembiasaan (habituation). Guru yang
konsisten dalam menunjukkan perilaku religius akan menjadi figur teladan bagi peserta didik,
sementara kegiatan keagamaan yang dilakukan secara berulang dan konsisten menjadikan nilai-nilai
Islam melekat kuat dalam diri siswa. Strategi ini sejalan dengan teori social learning Bandura, yang
menjelaskan bahwa individu belajar melalui proses meniru perilaku orang lain yang dianggap
memiliki otoritas atau kredibilitas.

Di sisi lain, Ach. Zainuri dan Sugiono (2025) menambahkan bahwa pembentukan karakter
religius yang efektif tidak cukup hanya dengan keteladanan dan pembiasaan. Menurut mereka,
terdapat empat pilar yang perlu diperhatikan, yakni keteladanan, habituasi, integrasi nilai religius
dalam pembelajaran, serta penerapan reward dan punishment yang bersifat edukatif. Integrasi nilai
religius berarti bahwa seluruh mata pelajaran di sekolah, baik rumpun agama maupun umum,
dapat menjadi wahana internalisasi nilai-nilai Islam. Misalnya, guru IPA mengaitkan fenomena
alam dengan ayat-ayat kauniyah, atau guru Bahasa Indonesia menanamkan nilai kejujuran melalui
karya sastra. Sementara itu, pemberian reward dan punishment dilakukan untuk memperkuat
motivasi sekaligus mendisiplinkan siswa secara mendidik, bukan menghukum secara represif.

Kerangka tersebut sejalan dengan pandangan Lickona (1991) yang menyebutkan bahwa
pendidikan karakter mencakup tiga dimensi: moral knowing, moral feeling, dan moral action.
Dengan kata lain, pembentukan karakter tidak cukup hanya membekali siswa dengan pengetahuan
moral, tetapi juga harus menyentuh ranah afektif sehingga menumbuhkan kepedulian, serta

JOSE: Volume 2, Nomor 3, September, Tahun 2025 111


https://el-emir.com/index.php/jose

Journal of Sustainable Education (JOSE) oren 8““55
Hompage: https://el-emir.com/index.php/jose

diwujudkan dalam tindakan nyata. Dalam perspektif Islam, hal ini sesuai dengan misi kenabian
Rasulullah SAW yang diutus untuk menyempurnakan akhlak mulia. Oleh sebab itu, pendidikan
karakter religius merupakan amanat utama dalam pendidikan Islam.

Penelitian lain turut memperkuat urgensi strategi tersebut. Lubis dan Murniyetti (2023)
menunjukkan bahwa guru PAI melalui pembiasaan dan keteladanan berhasil menumbuhkan
religiusitas siswa di Dumai. Demikian pula, Oktarosada (2025) menemukan bahwa efektivitas
pendidikan agama Islam di Tarakan terletak pada konsistensi program keagamaan sekolah yang
terintegrasi. Surudin dan Mahmudi (2024) bahkan menegaskan bahwa pendidikan karakter dalam
Islam harus bersumber pada Al-Qur’an dan Hadis, karena keduanya merupakan pedoman utama
dalam membentuk kepribadian muslim yang kaffah.

Dengan demikian, kajian teori ini menunjukkan bahwa pembentukan karakter religius
siswa memiliki dasar konseptual yang kuat, baik dari perspektif Islam maupun teori pendidikan
modern. Strategi pembentukan karakter religius yang efektif umumnya mencakup keteladanan,
pembiasaan, integrasi nilai religius, serta pemberian reward dan punishment. Teori dan penelitian
sebelumnya inilah yang menjadi pijakan untuk menganalisis strategi pembentukan karakter religius
siswa melalui program keagamaan rutin di SMA Islam Al-Ulum Terpadu Medan.

METODE

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan desain studi kasus. Pendekatan
ini dipilih karena memungkinkan peneliti memahami fenomena pembentukan karakter religius
siswa secara mendalam melalui kegiatan keagamaan rutin di sekolah. Penelitian dilaksanakan di
SMA Islam Al-Ulum Terpadu Medan, dengan subjek meliputi kepala sekolah, guru Pendidikan
Agama Islam, guru tahfiz, serta siswa yang terlibat langsung dalam program keagamaan.

Data dikumpulkan melalui observasi, wawancara mendalam, dan dokumentasi. Observasi
dilakukan terhadap kegiatan harian seperti program one day one verse, sholat dhuha, dzikir pagi,
kultum siswa, hingga pekan dan sidang tahfiz. Wawancara dilaksanakan untuk menggali strategi
yang diterapkan guru dan pengalaman siswa, sementara dokumentasi digunakan untuk
memperkuat temuan lapangan.

Analisis data dilakukan dengan menggunakan model interaktif Miles dan Huberman
(1994) yang mencakup reduksi, penyajian, dan penarikan kesimpulan. Validitas data dijaga melalui
triangulasi sumber dan teknik dengan cara membandingkan hasil observasi, wawancara, serta
dokumentasi.

HASIL DAN PEMBAHASAN

Berdasarkan hasil observasi, wawancara, dan dokumentasi, ditemukan bahwa SMA Islam
Al-Ulum Terpadu Medan memiliki pola pembinaan karakter religius yang khas melalui serangkaian
program keagamaan rutin. Program ini bukan hanya sekadar kegiatan ritual, melainkan dirancang
sebagai sarana pembiasaan, keteladanan, serta penguatan budaya religius di lingkungan sekolah.
Implementasi program melibatkan peran aktif guru dan siswa, baik dalam kegiatan harian,
mingguan, maupun insidental pada peringatan hari besar Islam.

Kegiatan tersebut meliputi program one day one verse yang mewajibkan siswa menyetorkan
hafalan minimal satu ayat per hari, sholat dhuha berjamaah yang dilanjutkan dzikir pagi bersama,
serta kultum dhuha dengan siswa sebagai pembawa acara dan penyampai materi yang kemudian
dikomentari oleh guru. Selain itu, sekolah juga melaksanakan sholat dzuhur dan asar berjamaah di

JOSE: Volume 2, Nomor 3, September, Tahun 2025 112


https://el-emir.com/index.php/jose

Journal of Sustainable Education (JOSE) oren 8““55
Hompage: https://el-emir.com/index.php/jose

Masjid Amanah Karamah dengan siswa sebagai muadzin maupun imam, pekan tahfiz yang menguji
hafalan secara acak, dan sidang tahfiz tahunan yang memberikan penilaian terhadap pencapaian
hafalan siswa dengan predikat tertentu.

Kegiatan keagamaan tidak berhenti pada rutinitas harian, tetapi juga diperluas pada
kegiatan insidental seperti peringatan hari besar Islam, misalnya Mubarram Fest, Isra’ Mi'raj,
Maulid Nabi, Ramadhan dengan pesantren kilat dan khataman Al-Qur’an, hingga halal bihalal
pasca-Idul Fitri. Seluruh kegiatan ini melibatkan peran aktif guru sebagai pembimbing sekaligus
teladan, serta siswa sebagai pelaku utama kegiatan.

Analisis temuan menunjukkan bahwa program keagamaan tersebut selaras dengan teori
pembentukan karakter religius yang menekankan keteladanan, pembiasaan, integrasi nilai, serta
reward dan punishment edukatif (Shodiq & Kuswanto, 2024; Zainuri & Sugiono, 2025).
Pelaksanaan program yang terstruktur tidak hanya menanamkan nilai ibadah, tetapi juga melatih
kedisiplinan, tanggung jawab, kepemimpinan, dan solidaritas sosial siswa. Dengan demikian,
strategi yang diterapkan sekolah memperlihatkan kesinambungan antara teori dan praktik.

Strategi Pembentukan Karakter Religius Di SMA Islam Al-Ulum Terpadu Medan
Hasil penelitian tersebut menunjukkan bahwa strategi pembentukan karakter religius siswa
di SMA Islam Al-Ulum Terpadu Medan tidak berjalan secara parsial, tetapi melalui pendekatan
yang terintegrasi dan berkesinambungan. Strategi ini merupakan sintesis dari pelaksanaan program
keagamaan rutin, penguatan budaya sekolah, serta keterlibatan guru dan siswa secara aktif. Secara
garis besar, strategi tersebut mencakup lima aspek utama.
1. Keteladanan Islami
Keterlibatan guru dalam setiap kegiatan keagamaan memperlihatkan peran keteladanan sebagai
faktor utama pembentukan karakter religius. Guru dan tenaga pendidik menjadi teladan utama
dalam menjalankan ibadah dan perilaku sehari-hari. Keterlibatan langsung guru dalam sholat
berjamaah, kultum dhuha, serta mendampingi kegiatan hafalan dan sidang tahfiz menjadikan
mereka figur panutan yang nyata bagi siswa. Hal ini selaras dengan teori social learning Bandura
dan penelitian Shodiq & Kuswanto (2024) yang meneckankan keteladanan sebagai sarana
internalisasi nilai religius.
2. Pembiasaan Keagamaan Rutin
Kegiatan yang berlangsung setiap hari seperti hafalan ayat Al- Qur’an dengan program one day
one verse, sholat dhuha, dzikir, dan sholat wajib berjamaah menjadi sarana habituasi nilai-nilai
religius. Pembiasaan ini menjadikan nilai-nilai keagamaan terinternalisasi dalam diri siswa secara
berulang. Zainuri & Sugiono (2025) menegaskan bahwa habituasi adalah salah satu pilar penting
dalam pembentukan karakter. Temuan di SMA Islam Al-Ulum Terpadu Medan
memperlihatkan bahwa pembiasaan yang konsisten membuat nilai religius tertanam dalam
perilaku siswa.
3. Partisipasi Aktif dan Kepemimpinan Religius
Siswa dilibatkan secara aktif seperti penugasan untuk menjadi pembawa acara, pembawa
kultum, muadzin, hingga imam sholat di setiap kegiatan keagamaan ruti di sekolah
menunjukkan adanya pelatihan kepemimpinan spiritual. Strategi ini memberi ruang bagi siswa
untuk tidak hanya menumbuhkan dan mengembangkan rasa percaya diri, kepemimpinan
spiritual, tanggung jawab social, keterampilan komunikasi dan memahami nilai agama secara
kognitif, tetapi juga melatih moral action sebagaimana ditegaskan oleh Lickona (1991).

JOSE: Volume 2, Nomor 3, September, Tahun 2025 113


https://el-emir.com/index.php/jose

Journal of Sustainable Education (JOSE) oren 8““55
Hompage: https://el-emir.com/index.php/jose

4. Evaluasi dan Apresiasi Religius

Pekan tahfiz dan sidang tahfiz tahunan menjadi media evaluasi capaian hafalan siswa. Program
pekan tahfiz dan sidang tahfiz ini merupakan bentuk evaluasi dan reward yang mendidik. Siswa
diberi predikat sesuai capaian hafalannya seperti Mumtaz, Jayyid Jiddan, atau Jayyid, yang
mendorong motivasi religius siswa untuk meningkatkan kualitas hafalan dan juga secara
psikologis mendorong motivasi belajar mereka. Zainuri & Sugiono (2025) menjelaskan bahwa
reward dan punishment edukatif merupakan bagian dari strategi efektif pembinaan karakter
religius, dan hal ini terbukti dalam praktik SMA Islam Al-Ulum Terpadu Medan.

5. Penguatan Budaya Religius Sekolah

Peringatan hari besar Islam, pesantren kilat, khataman Al-Qur’an, pembiasaan doa dan salam di
lingkungan sekolah serta kegiatan sosial keagamaan memperlihatkan adanya upaya membangun
budaya religius secara kolektif. Hal ini memperkuat kultur religius di sekolah serta
menumbuhkan rasa kebersamaan dan memperluas makna religiusitas ke dalam kehidupan sosial
serta menjadikan nilai Islam tidak hanya sebagai materi pelajaran, tetapi juga praktik kehidupan
bersama. Strategi ini memperlihatkan bagaimana sekolah mampu membangun kultur religius
(religious culture) yang mendukung internalisasi nilai Islami secara kolektif, sejalan dengan
pandangan Surudin & Mahmudi (2024) yang menekankan bahwa pendidikan karakter dalam
Islam harus berakar pada Al-Qur’an dan hadis, dan sekolah ini mengimplementasikannya dalam
bentuk budaya bersama yang memperkuat identitas religius siswa.

Hasil penelitian menunjukkan bahwa program keagamaan rutin yang dilaksanakan di SMA
Islam Al-Ulum Terpadu Medan selaras dengan teori dan kajian terdahulu, sekaligus menegaskan
relevansinya sebagai model implementasi pendidikan karakter religius yang kontekstual, aplikatif,
dan adaptif terhadap kebutuhan pembinaan akhlak di era modern.

Penerapan kelima strategi tersebut terbukti efektif dalam membentuk karakter religius
peserta didik secara komprehensif. Temuan ini tidak hanya memperkuat teori pendidikan karakter
Islam, tetapi juga memberikan kontribusi praktis berupa model implementatif yang dapat
direplikasi oleh sekolah Islam lainnya. Dengan demikian, SMA Islam Al-Ulum Terpadu Medan
dapat dikatakan berhasil menghadirkan pola pendidikan karakter religius yang terintegrasi,
kontekstual, dan relevan, sekaligus memberikan sumbangan nyata bagi pengembangan pendidikan
Islam di Indonesia (Shodiq & Kuswanto, 2024; Zainuri & Sugiono, 2025).

Implementasi Strategi melalui Peran Pendidik dan Peserta Didik

Strategi pembentukan karakter religius di SMA Islam Al-Ulum Terpadu Medan tidak
dapat dilepaskan dari peran para pelaku pendidikan yang terlibat di dalamnya. Keberhasilan
implementasi program keagamaan rutin sangat ditentukan oleh sinergi antara kepala sekolah, guru,
wali kelas, dan siswa sebagai subjek utama pendidikan.

Kepala sekolah memiliki peran sentral sebagai pengambil kebijakan yang menetapkan arah
pembinaan karakter religius di sekolah. Melalui kebijakan internal dan dukungan fasilitas, kepala
sekolah memastikan seluruh program keagamaan dapat berjalan secara terstruktur dan
berkesinambungan. Kebijakan ini sekaligus memperlihatkan bagaimana visi sekolah dalam
mencetak generasi berkarakter Islami dioperasionalkan dalam praktik nyata.

Guru Pendidikan Agama Islam dan guru tahfiz menjadi pelaksana utama strategi. Mereka

JOSE: Volume 2, Nomor 3, September, Tahun 2025 114


https://el-emir.com/index.php/jose

Journal of Sustainable Education (JOSE) oren 8““55
Hompage: https://el-emir.com/index.php/jose

tidak hanya berfungsi sebagai penyampai materi ajar, tetapi juga teladan dalam perilaku religius.
Guru mendampingi siswa dalam hafalan harian, memimpin sholat berjamaah, memberikan
komentar terhadap kultum dhuha, serta menguji hafalan dalam pekan dan sidang tahfiz. Kehadiran
guru dalam setiap kegiatan menjadi bukti peran uswah hasanabh yang penting dalam internalisasi
nilai religius.

Wali kelas memegang tanggung jawab langsung dalam program one day one verse. Melalui
pendampingan harian, wali kelas tidak hanya berperan sebagai pengawas, tetapi juga motivator
yang mendorong siswa untuk konsisten menyetor hafalan. Dengan demikian, wali kelas berperan
menjaga kesinambungan pembiasaan religius di level kelas.

Siswa merupakan aktor utama sekaligus subjek yang dibina dalam program ini. Mereka
tidak hanya berpartisipasi sebagai jamaah dalam ibadah, tetapi juga dilibatkan secara aktif sebagai
muadzin, imam sholat, MC, hingga penceramah kultum. Peran aktif siswa ini menunjukkan bahwa
pembentukan karakter religius bukan sekadar kegiatan instrukeif dari guru, tetapi proses
pembelajaran partisipatif yang melatih kepemimpinan spiritual dan rasa tanggung jawab.

Dalam konteks tertentu, dukungan orang tua juga memiliki kontribusi penting meskipun
tidak langsung. Dorongan dari keluarga untuk menjaga hafalan Al-Qur’an dan konsistensi ibadah
di rumah turut memperkuat hasil pembinaan di sekolah. Hal ini sesuai dengan pandangan bahwa
pendidikan karakter merupakan tanggung jawab bersama antara sekolah, keluarga, dan masyarakat.

Dengan demikian, keberhasilan strategi pembentukan karakter religius di SMA Islam Al-
Ulum Terpadu Medan merupakan hasil kolaborasi berbagai pihak. Kepala sekolah berperan sebagai
pengarah, guru sebagai pelaksana dan teladan, wali kelas sebagai pendamping harian, serta siswa
sebagai pelaku utama. Peran kolektif ini memperlihatkan bahwa pendidikan karakter religius di
sekolah merupakan proses sistematis yang melibatkan semua elemen pendidikan.

Implikasi dan Dampak Strategi

Implementasi strategi pembentukan karakter religius di SMA Islam Al-Ulum Terpadu
Medan memberikan dampak yang signifikan terhadap siswa, guru, dan budaya sekolah. Bagi siswa,
kegiatan keagamaan yang rutin dan terstruktur menumbuhkan kedisiplinan, rasa tanggung jawab,
dan keterikatan spiritual. Program one day one verse menjadikan siswa terbiasa membaca dan
menghafal Al-Qur’an setiap hari, sholat dhuha dan dzikir pagi membentuk konsistensi ibadah
sunnah, sementara keterlibatan sebagai imam, muadzin, maupun penceramah kultum
menumbuhkan rasa percaya diri serta kepemimpinan religius. Hal ini sejalan dengan penelitian
Lubis dan Murniyetti (2023) yang menemukan bahwa pembiasaan ibadah di sekolah
menumbuhkan sikap religius dan kedisiplinan pada siswa SMA.

Bagi guru, program keagamaan berimplikasi pada peran mereka sebagai teladan dan
pembimbing moral. Guru PAI dan guru tahfiz tidak hanya menyampaikan ilmu, tetapi juga
membimbing praktik keagamaan siswa sehari-hari. Dengan keterlibatan langsung dalam kegiatan
ibadah, guru memperlihatkan nilai #swah hasanah yang menjadi salah satu prinsip dasar dalam
pendidikan Islam. Temuan ini sejalan dengan Shodiq dan Kuswanto (2024) yang menekankan
bahwa keberhasilan pendidikan karakter religius tidak dapat dilepaskan dari keteladanan guru.

Dampak yang lebih luas juga terlihat pada budaya sekolah. Pelaksanaan sholat berjamaah,
pekan tahfiz, hingga peringatan hari besar Islam membentuk atmosfer religius (religions culture)
yang menyatu dalam kehidupan sekolah. Budaya ini menjadikan nilai-nilai religius tidak berhenti
pada tataran ritual, tetapi terinternalisasi dalam interaksi sosial antarwarga sekolah. Surudin dan

JOSE: Volume 2, Nomor 3, September, Tahun 2025 115


https://el-emir.com/index.php/jose

Journal of Sustainable Education (JOSE) oren 8““55
Hompage: https://el-emir.com/index.php/jose

Mahmudi (2024) menegaskan bahwa pembentukan budaya religius sekolah merupakan kunci bagi
keberhasilan pendidikan karakter Islami yang berkelanjutan.

Jika dibandingkan dengan penelitian sebelumnya, strategi di SMA Islam Al-Ulum Terpadu
Medan menunjukkan kesinambungan sekaligus kekhasan. Kesinambungan terlihat pada praktik
keteladanan, pembiasaan, dan evaluasi hafalan sebagaimana diuraikan oleh Zainuri dan Sugiono
(2025). Sementara itu, kekhasan SMA Islam Al-Ulum Terpadu Medan terletak pada integrasi
menyeluruh antara kegiatan harian, mingguan, dan tahunan yang membentuk siklus pembinaan
karakter religius secara konsisten. Hal ini membedakan sekolah ini dari lembaga lain yang biasanya
hanya fokus pada kegiatan tertentu tanpa kesinambungan yang kuat.

Dengan demikian, strategi pembentukan karakter religius di SMA Islam Al-Ulum Terpadu
Medan tidak hanya berdampak pada penguatan religiusitas siswa, tetapi juga menghasilkan
implikasi lebih luas berupa terbentuknya kultur religius yang khas di sekolah. Strategi ini dapat
menjadi model praktis yang relevan untuk diterapkan di sekolah-sekolah Islam lain dalam konteks
pembinaan karakter religius di era modern.

SIMPULAN

Penelitian ini menunjukkan bahwa strategi pembentukan karakter religius di SMA Islam
Al-Ulum Terpadu Medan dilaksanakan melalui program keagamaan rutin yang terstruktur,
berkesinambungan, dan melibatkan berbagai pihak dalam komunitas sekolah. Strategi tersebut
mencakup lima aspek utama, yaitu keteladanan islami, pembiasaan keagamaan rutin, partisipasi dan
kepemimpinan religius, evaluasi dan apresiasi religius, serta penguatan budaya religius sekolah.
Implementasi strategi ini berlangsung melalui sinergi yang jelas: kepala sekolah berperan sebagai
penentu kebijakan, guru dan wali kelas berfungsi sebagai teladan serta pembimbing, sementara
siswa menjadi pelaku utama yang aktif dalam setiap kegiatan.

Hasil penelitian ini memperlihatkan bahwa strategi yang diterapkan berdampak nyata
terhadap peningkatan religiusitas siswa, penguatan peran guru sebagai figur teladan, serta
terciptanya budaya religius sekolah yang khas dan hidup. Temuan ini menegaskan bahwa
pendidikan karakter religius berbasis keteladanan, pembiasaan, partisipasi, evaluasi, dan penguatan
budaya bukan hanya menghasilkan siswa yang berpengetahuan, tetapi juga membentuk generasi
yang berakhlak Islami, berintegritas, dan siap menghadapi tantangan era modern. Dengan
demikian, model yang dikembangkan SMA Islam Al-Ulum Terpadu Medan dapat menjadi rujukan
praktis bagi sekolah Islam lainnya dalam mengimplementasikan pendidikan karakter religius yang
relevan, kontekstual, dan berkelanjutan.

REFERENSI

Kemendikbud. (2020). Panduan pelaksanaan pendidikan karakter. Jakarta: Kementerian
Pendidikan dan Kebudayaan.

Lickona, T. (1991). Educating for character: How our schools can teach respect and responsibility.
New York: Bantam Books.

Lubis, N. A., & Murniyetti. (2023). Religious character building of students through habituation
of worship in Islamic senior high schools. Al-Tadzkiyyah: Jurnal Pendidikan Islam, 14(1),
45-60. https://doi.org/10.36088/islamika.v5i3.3285

Naim, N. (2019). Character education in Islamic perspective. Yogyakarta: Ar-Ruzz Media.

JOSE: Volume 2, Nomor 3, September, Tahun 2025 116


https://el-emir.com/index.php/jose

Journal of Sustainable Education (JOSE) oren auc“s
Hompage: https://el-emir.com/index.php/jose

Oktarosada, D. (2025). Efektivitas Pendidikan Agama Islam dalam membentuk karakter religius
pelajar SMA di Kota Tarakan: Strategi mewujudkannya. JURRAFI: Jurnal Riset dan
Artikel Pendidikan Islam, 3(1), 45-59. https://doi.org/10.55606/jurrafi.v4i2.5410

Shodig, M., & Kuswanto, K. (2024). Strategi pembentukan karakter religius siswa melalui
pendidikan berbasis keteladanan dan pembiasaan. Arsy: Jurnal Studi Islam, 8(2), 134—146.
https://doi.org/10.32492/arsy.v8i2.8205

Surudin, A., & Mahmudi, M. (2024). Strengthening religious culture in Islamic schools: Character
education based on Qur’an and Hadith. Journal of Islamic Education Studies, 6(1), 78-92.
http://dx.doi.org/10.47467/reslaj.v6i5.1250

Zainuri, A., & Sugiono, S. (2025). Habituation and religious culture in Islamic character education.
Jurnal Pendidikan Islam Indonesia, 7(1), 15-29.
https://doi.org/10.23969/jp.v10i03.31234

JOSE: Volume 2, Nomor 3, September, Tahun 2025 117


https://el-emir.com/index.php/jose

