
 

Journal of Islamic Banking, Economics and Finance (JIBEF)  
https://el-emir.com/index.php/jibef/index  
 

JIBEF: Volume 1, Nomor4, Tahun 2025                                                                                                                277 
 

 
 

TELAAH KRITIS APLIKASI AKAD MURABAHA PADA 

PERBANKAN SYARIAH : SEBUAH ANALISIS MAQHASID 

SYARIAH 

Muhammad Lisman1, M. Syahrullah2 

Universitas Muhammaidiyah Rjiau1, Universitas Muhammaidiyah Rjiau2 

muhammadlisman@umri.ac.id1, m.syahrullah@umri.ac.id2 

Abstract 

This study aims to critically examine the implementation of the murabahah contract in 

Islamic banking in Indonesia using the perspective of maqashid sharia. The murabahah 

contract is one of the dominant financing products in the Islamic banking industry. 

However, in practice, deviations from basic sharia principles often occur, particularly 

when murabahah is used solely as a conventional, fixed-margin financing instrument. 

This raises profound questions regarding the suitability of murabahah implementation 

to maqashid sharia, which encompasses the protection of religion, life, intellect, 

descendants, and property. The research method used is a qualitative approach using 

literature review and content analysis techniques of banking practices, fatwas issued by 

the National Sharia Council (DSN-MUI), and maqashid sharia theories according to 

contemporary thinkers such as Jasser Auda. The results indicate that murabahah 

practices in several Islamic banks still tend to be formalistic and do not fully reflect the 

values of maqashid sharia, particularly in terms of fairness, transparency, and customer 

protection. Therefore, a more substantial reformulation of the murabahah contract 

model is needed that aligns holistically with the objectives of sharia. This research 

contributes to strengthening Islamic financial practices based on the maqasid sharia 

principles to achieve justice and the welfare of the community. 

Keywords: Murabahah Contract, Islamic Banking, Maqasid Sharia, Critical Analysis. 

Abstrak 

Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji secara kritis implementasi akad murabahah 
pada perbankan syariah di Indonesia dengan menggunakan perspektif maqashid 
syariah. Akad murabahah merupakan salah satu produk pembiayaan dominan dalam 
industri perbankan syariah. Namun, dalam praktiknya sering kali terjadi penyimpangan 
dari prinsip dasar syariah, terutama ketika murabahah hanya digunakan sebagai 
instrumen pembiayaan konvensional berbasis margin tetap. Hal ini menimbulkan 
pertanyaan mendalam mengenai kesesuaian implementasi murabahah terhadap 
maqashid syariah, yang mencakup perlindungan agama, jiwa, akal, keturunan, dan 
harta. Metode penelitian yang digunakan adalah pendekatan kualitatif dengan teknik 
studi pustaka dan analisis konten terhadap praktik perbankan, fatwa DSN-MUI, serta 

https://el-emir.com/index.php/jibef/index


 

Journal of Islamic Banking, Economics and Finance (JIBEF)  
https://el-emir.com/index.php/jibef/index  
 

JIBEF: Volume 1, Nomor4, Tahun 2025                                                                                                                278 
 

 
 

teori maqashid syariah menurut para pemikir kontemporer seperti Jasser Auda. Hasil 
penelitian menunjukkan bahwa praktik murabahah di beberapa bank syariah masih 
cenderung formalis dan belum sepenuhnya mencerminkan nilai-nilai maqashid syariah, 
terutama dalam aspek keadilan, transparansi, dan perlindungan terhadap nasabah. 
Oleh karena itu, diperlukan reformulasi model akad murabahah yang lebih substansial 
dan sejalan dengan tujuan syariah secara holistik. Penelitian ini memberikan kontribusi 
terhadap penguatan praktik keuangan syariah berbasis maqashid syariah demi 
tercapainya keadilan dan kesejahteraan umat. 

Kata kunci: akad murabahah, perbankan syariah, maqashid syariah, analisis kritis. 

PENDAHULUAN  

Perbankan syariah merupakan bagian dari lembaga yang menjalankan fungsi yang sama 
dengan bank konvensional, tetapi memiliki perbedaan dari isi value, model operasional 
dan tujuan. Secara teoritik menstinya tujuan bank syariah tidak sama dengan tujuan 
dari bank konvensional. Bank syariah didirikan berdasarkan prinsip-prinsip Syariah, 
yang melarang riba (bunga), mendorong investasi dalam aktivitas halal, dan 
menekankan keadilan dan kesejahteraan sosial. Berbeda dengan bank konvensional, 
bank syariah berfokus pada kemitraan dan berbagi risiko dalam setiap transaksi 
finansial. Produk seperti mudharabah (kemitraan investasi) dan musharakah 
menunjukkan merupakan bentuk kemitraan yang adil. Menurut Siddiqi (2006), tujuan 
bank syariah adalah untuk mencapai maqasid al-shariah, yang meliputi perlindungan 
terhadap agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta. Oleh karena itu, bank syariah tidak 
hanya berfokus pada keuntungan finansial, tetapi juga pada kesejahteraan umum 
masyarakat.  

Untuk memastikan kesyariahan bank syariah maka dibentuklah sebuah badan 
pengawas syariah yang dikenanl dengan istilah Dewan Syariah Nasional (DSN). 
Selanjutnya  turunannya pada lembagi perbankan yang dikenal dengan istilah Dewan 
Pengawas Syariah (DPS). Dewan Pengawas Syariah melakukan tugas dan fungsinya 
sebagai pengawasan terhadap kepatuhan sebuah lembaga bisnis terhadap aturan 
syariah. Akan tetapi seringkali, Dewan Pengawas Syariah (DPS) tidak melakukan tugas 
pengawasannya dengan baik, yang mengganggu operasi bank syariah. Seperti yang 
ditunjukkan oleh penelitian, DPS seringkali tidak memiliki pemahaman yang mendalam 
tentang produk keuangan kontemporer yang kompleks, yang membuat mereka 
kesulitan dalam memastikan bahwa mereka mematuhi prinsip-prinsip Syariah (Abdul 
Rahman & Bukair, 2013). Selain itu, DPS seringkali tidak memiliki kekuatan yang cukup 
untuk melaksanakan tanggung jawab pengawasannya secara efektif, yang membuat 
mereka tidak dapat menegakkan kebijakan Syariah dengan tegas (Ahmed, 2011). 

Situasi ini juga diperburuk oleh keterbatasan dalam pelatihan dan pengembangan 
profesional anggota DPS. Studi yang dilakukan oleh Hasan (2011) menemukan bahwa 
anggota DPS seringkali tidak mengetahui perkembangan terbaru dalam industri 
keuangan dan prinsip-prinsip Syariah. Akibatnya, DPS tidak dapat memberikan 
petunjuk yang tepat dan relevan. DPS tidak efektif dalam menegakkan standar 
kepatuhan karena tidak memiliki independensi dan otoritas dalam penegakan kebijakan 
Syariah. Akibatnya, bank syariah berisiko terlibat dalam praktik yang bertentangan 

https://el-emir.com/index.php/jibef/index


 

Journal of Islamic Banking, Economics and Finance (JIBEF)  
https://el-emir.com/index.php/jibef/index  
 

JIBEF: Volume 1, Nomor4, Tahun 2025                                                                                                                279 
 

 
 

dengan prinsip-prinsip Syariah, yang mengancam reputasi dan kepercayaan publik 
terhadap institusi perbankan syariah (Hasan, 2011). Menghadapi persaingan dengan 
bank konvensional yang secara operasional sangat efisien dan mudah diterapkan 
seringkali menjadi menjadi kegelisahan bank syariah untuk bisa menjadikan 
operasional akadnya lebih efisien. Akan tetapi, jika keinginan ini tanpa dilandaskan 
pada dasar hukum dan nilai Islam yang jelas, tentunya akan menjerumuskan bank 
syariah pada operasional yang mengandung riba, gharar dan menzhalimi.  

Operasional bank konvensional sering kali dianggap lebih efisien dibandingkan dengan 
bank syariah. Penelitian menunjukkan bahwa bank konvensional cenderung memiliki 
struktur operasional yang lebih sederhana dan tidak dibebani oleh kompleksitas 
tambahan yang dihadapi oleh bank syariah. Misalnya, bank konvensional tidak perlu 
menjalankan proses pengawasan syariah yang ketat, yang dapat menambah biaya dan 
waktu dalam operasional sehari-hari (Iqbal, 2001). Selain itu, bank konvensional juga 
memiliki lebih banyak fleksibilitas dalam menggunakan berbagai instrumen keuangan 
untuk memaksimalkan keuntungan, yang sering kali tidak tersedia bagi bank syariah 
karena keterbatasan kepatuhan terhadap prinsip-prinsip Syariah (Beck, Demirguc-
Kunt, & Merrouche, 2013). 

Efisiensi operasional bank konvensional juga didukung oleh skala ekonomi yang lebih 
besar dan penggunaan teknologi yang lebih maju. Bank konvensional biasanya memiliki 
akses yang lebih luas terhadap pasar modal global dan dapat menawarkan berbagai 
produk keuangan yang lebih bervariasi. Di sisi lain, bank syariah menghadapi tantangan 
dalam mengembangkan produk keuangan yang sesuai dengan prinsip Syariah dan 
sering kali harus mengalokasikan sumber daya tambahan untuk memastikan kepatuhan 
terhadap regulasi Syariah (Srairi, 2010). Kondisi ini membuat bank syariah sering kali 
memiliki biaya operasional yang lebih tinggi dan efisiensi yang lebih rendah 
dibandingkan dengan bank konvensional. 

Praktek akad murabaha pada bank syariah sering kali tidak sesuai dengan nilai-nilai 
Islam. Dalam teori, murabaha adalah akad jual beli di mana bank syariah membeli 
suatu barang dan kemudian menjualnya kepada nasabah dengan margin keuntungan 
yang telah disepakati. Namun, dalam praktiknya, banyak bank syariah yang 
mengimplementasikan akad murabaha dengan cara yang menyerupai praktik kredit 
berbunga pada bank konvensional, yang bertentangan dengan prinsip-prinsip Syariah 
(Usmani, 2002). Hal ini terjadi karena bank syariah sering kali lebih fokus pada 
keuntungan finansial daripada pada nilai-nilai etis dan moral yang seharusnya menjadi 
landasan utama dalam transaksi syariah. Penelitian menunjukkan bahwa salah satu 
penyimpangan dalam praktek murabaha adalah penetapan harga yang tidak transparan 
dan ketidakterlibatan bank dalam kepemilikan barang sebelum menjualnya kembali 
kepada nasabah (Khan, 2010). Bank sering kali hanya bertindak sebagai perantara 
finansial tanpa benar-benar mengambil alih kepemilikan barang, sehingga transaksi 
tersebut lebih menyerupai pemberian kredit dengan bunga tetap daripada transaksi jual 
beli yang sebenarnya. Praktik semacam ini tidak hanya mengurangi legitimasi bank 
syariah di mata nasabah, tetapi juga merusak integritas dan tujuan dasar dari sistem 
perbankan syariah yang seharusnya bebas dari unsur riba dan gharar (ketidakjelasan). 

https://el-emir.com/index.php/jibef/index


 

Journal of Islamic Banking, Economics and Finance (JIBEF)  
https://el-emir.com/index.php/jibef/index  
 

JIBEF: Volume 1, Nomor4, Tahun 2025                                                                                                                280 
 

 
 

Maqasid Syariah, sebagai kerangka operasional bank syariah, sering kali belum 
diimplementasikan secara optimal dalam praktik perbankan syariah. Maqasid Syariah 
mencakup tujuan utama hukum Islam yang berfokus pada perlindungan agama, jiwa, 
akal, keturunan, dan harta benda. Namun, banyak bank syariah yang lebih menekankan 
aspek komersial dan keuntungan finansial daripada prinsip-prinsip dasar ini. Sebagai 
contoh, penelitian oleh Dusuki dan Abdullah (2007) menunjukkan bahwa banyak 
produk keuangan syariah dirancang lebih untuk meniru produk keuangan 
konvensional, tanpa benar-benar memperhatikan prinsip-prinsip Maqasid Syariah. 

Ketidaksesuaian ini tidak hanya mereduksi esensi dari perbankan syariah tetapi juga 
menurunkan tingkat kepercayaan nasabah terhadap komitmen bank syariah dalam 
mematuhi prinsip-prinsip Islam. Selain itu, fokus yang berlebihan pada profitabilitas 
sering kali mengabaikan aspek sosial dan etis yang seharusnya menjadi inti dari 
perbankan syariah. Penelitian yang dilakukan oleh Mohammed, Tarik, dan Sharif 
(2015) menunjukkan bahwa banyak bank syariah belum sepenuhnya mengadopsi 
kerangka Maqasid Syariah dalam operasional mereka, yang mengakibatkan kurangnya 
diferensiasi yang signifikan antara bank syariah dan bank konvensional dalam praktik 
sehari-hari. Dalam sektor perbankan syariah di Indonesia, akad Murabahah adalah 
salah satu yang paling populer. Secara teori, Murabahah adalah transaksi jual beli yang 
sederhana di mana penjual memberi tahu pembeli harga pokok dan margin 
keuntungan. Namun, dalam lembaga keuangan syariah, itu berkembang menjadi 
instrumen pembiayaan yang kompleks. Konvensi syariah tentang pelaksanaan 
Murabahah diatur dalam Fatwa DSN-MUI No. 04/DSN-MUI/IV/2000, khususnya 
tentang kewajiban bank untuk memiliki barang sebelum akad jual beli.  

 
Menurut penelitian, seperti yang dilakukan oleh Rachman et al. (2023), setidaknya ada 
tiga model implementasi Murabahah dalam praktiknya. Model ketiga, yang 
menggabungkan Murabahah dan Wakalah secara bersamaan, dianggap paling umum 
digunakan di perbankan syariah Indonesia. Teori ini telah dibahas dan dikritik oleh 
para akademisi dan praktisi syariah karena menimbulkan pertanyaan tentang 
kesahihan akad dan kesesuaiannya dengan prinsip-prinsip dasar maqashid syariah, 
terutama dalam hal keadilan (‘adl), kejelasan hak milik (milkiyah), dan perlindungan 
praktik ribawi. Terlepas dari fakta bahwa sejumlah besar penelitian telah dilakukan 
mengenai praktik Murabahah dalam perbankan syariah, sebagian besar difokuskan 
pada aspek legal-formal dan teknis operasi akad. Kesesuaian model-model aplikasi 
Murabahah dengan maqashid syariah—tujuan utama hukum Islam seperti 
perlindungan harta (hifz al-mal), keadilan transaksi, dan pencegahan eksploitasi—
belum banyak dipelajari.  Studi yang dilakukan oleh Rachman et al. (2023) menemukan 
ketidaksesuaian antara prinsip syariah dan praktik Murabahah dalam model ketiga; 
namun, mereka belum mempelajari lebih lanjut tentang implikasi maqashidiyah dari 
model tersebut. Oleh karena itu, untuk memberikan kerangka evaluasi yang lebih 
menyeluruh, studi yang memeriksa pelaksanaan Murabahah dari sudut pandang 
maqashid syariah, bukan hanya legalitas formal. 

Artikel ini menawarkan kontribusi ilmiah baru dengan pendekatan yang berbeda, yaitu, 
Mengkaji aplikasi akad Murabahah di perbankan syariah secara kritik normatif 

https://el-emir.com/index.php/jibef/index


 

Journal of Islamic Banking, Economics and Finance (JIBEF)  
https://el-emir.com/index.php/jibef/index  
 

JIBEF: Volume 1, Nomor4, Tahun 2025                                                                                                                281 
 

 
 

berdasarkan maqashid syariah, bukan hanya berdasarkan fatwa dan regulasi. 
Memberikan analisis komparatif antara tujuan ideal Murabahah sebagai akad jual beli 
syar’i dengan implementasi aktualnya dalam bentuk pembiayaan markup. Menawarkan 
kerangka konseptual untuk reformulasi akad Murabahah yang lebih sesuai dengan 
prinsip-prinsip maqashid syariah, khususnya dalam konteks keadilan ekonomi, 
transparansi, dan penguatan posisi nasabah sebagai mitra, bukan sebagai debitur 
semata. 

METODE 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis studi pustaka (library 
research). Pendekatan ini dipilih untuk melihat secara menyeluruh bagaimana akad 
Murabahah diterapkan pada perbankan syariah di Indonesia, dengan melihat apakah 
itu sesuai dengan prinsip maqashid syariah. Studi literatur memungkinkan peneliti 
memeriksa berbagai literatur, termasuk buku, fatwa, artikel jurnal, dan temuan 
penelitian sebelumnya. 

Sumber data dalam penelitian ini bersifat sekunder, yang diperoleh dari: 

1. Artikel ilmiah nasional dan internasional yang membahas akad Murabahah dan 
maqashid syariah. 

2. Fatwa DSN-MUI, khususnya Fatwa No. 04/DSN-MUI/IV/2000 tentang 
Murabahah. 

3. Buku-buku referensi fiqh muamalah dan maqashid syariah kontemporer. 

4. Laporan dan dokumen praktik perbankan syariah di Indonesia yang dapat 
diakses secara publik. 

Metode analisis yang digunakan adalah analisis isi (content analysis), yaitu dengan 
menelaah, mengkategorisasi, dan menginterpretasikan isi dokumen terkait secara 
sistematis. Data dianalisis secara tematik dengan memfokuskan pada tiga aspek 
maqashid syariah utama yang relevan dalam akad Murabahah, yaitu: (1) Hifz al-mal 
(perlindungan harta), (2) Al-‘adl (keadilan), dan (3) Al-milkiyah (kepemilikan sah). 

Langkah-langkah analisis dilakukan melalui: 

• Identifikasi model implementasi akad Murabahah yang digunakan di perbankan 
syariah. 

• Evaluasi kritis terhadap kesesuaian model-model tersebut dengan prinsip-
prinsip fiqh muamalah. 

• Penilaian normatif berdasarkan maqashid syariah untuk mengukur sejauh mana 
aplikasi akad Murabahah mendukung tujuan hukum Islam. 

Validitas data diperkuat dengan teknik triangulasi sumber, yaitu dengan 
membandingkan temuan dari berbagai dokumen, termasuk artikel jurnal dan fatwa 
DSN-MUI, untuk memperoleh pemahaman yang utuh dan mendalam. 

https://el-emir.com/index.php/jibef/index


 

Journal of Islamic Banking, Economics and Finance (JIBEF)  
https://el-emir.com/index.php/jibef/index  
 

JIBEF: Volume 1, Nomor4, Tahun 2025                                                                                                                282 
 

 
 

HASIL DAN PEMBAHASAN 
hasil 
Akad murabaha dan dasar hukum 
Murabahah adalah salah satu akad muamalah dalam bentuk jual beli. Secara etimologis, 
Murabahah berasal dari kata dasar ribh yang berarti "keuntungan, laba, tambahan 
(margin)". Wahbah az-Zuhaili memberikan definisi Murabahah yaitu "jual beli dengan 
harga perolehan ditambah keuntungan". Secara umum rukun dan syarat sah akad 
diatur dalam pasal 22 KHES (Kompilasi Hukum Ekonomi Syariah) yang meliputi: 
subyek akad (al 'aqidain), obyek akad (mahallul 'aqad), tujuan akad (maudhu'ul aqad), 
dan sighatul akad (kesepakatan atau ijab dan kabul). 

Legalitas akad murabaha dapat kita temui dalam fatwa DSN (Dewan Syari’ah Nasional) 
Nomor 04/DSN-MUI/IV/2000 Tentang Murabahah. 

Dalil quran 

QS. al-Nisa' [4]: 29 

ن تكَُونَ  تجَِ  رَة   عَن ترََاض   
َ
ِ ٱل  بَ  طِلِ  إلَِّا  أ م  وَ  لكَُم بيَ  نَكُم ب

َ
 كُلوُا ا   أ

 
هَا ٱلََِّينَ  ءَامَنُوا   لَّ  تأَ يُّ

َ
يَ  أ

نفُسَكُم    إنَِ  ٱلَلَّ  كََنَ  بكُِم   رحَِيم  ا٢٩
َ
ِنكُم    وَلَّ  تَق  تُلوُا ا   أ  م 

Artinya :  

 QS. al-Baqarah [2]: 275 

ِبوَ  ا ,,,ْ   َ ي  عَ  وحََرَمَ  ٱلر 
حَلَ  ٱلَلُّ  ٱل 

َ
 ,,,وَأ

Artinya : 

Kemudian dalil ayat di atas diperkuat dengan dail umum dari ayat QS. al-Ma’idah [5]: 1 
yang berbicara kontek kewajiban memenuhi kontrak atau akad. Selanjut QS. al-Baqarah 
[2]: 280 menekankan memberikan kelapangan bagi orang yang berhutang yang sedang 
dalam kesukaran. 

Dalil sunnah 

ار  حَدَّثنَاَ نصَْر  بْن  الْقاَسِمِ عَنْ   : حَدَّثنَاَ الْحَسَن  ٢٢٨٠سنن ابن ماجه   ل  حَدَّثنَاَ بشِْر  بْن  ثاَبِتٍّ الْبَزَّ ٍّ الْخَلََّّ بْن  عَلِي 

ِ صَلَّى اللََّّ  عَليَْهِ   أبَيِهِ قاَلَ. قاَلَ رَس ول  اللََّّ هَيْبٍّ عَنْ  عَنْ صَالِحِ بْنِ ص  دَ  حْمَنِ بْنِ داَو  نَّ  وَسَلَّمَ ثلَََّثٌ فيِهِ عَبْدِ الرَّ

قاَرَضَة  وَأخَْلََّط  الْب ر ِ باِلشَّعِيرِ لِلْبيَْتِ لََ لِلْبيَْعِ   الْبرََكَة  الْبيَْع  إِلىَ أجََلٍّ وَالْم 
Artinya : 

Sunan Ibnu Majah 2280: Telah menceritakan kepada kami Al Hasan bin Ali Al Khallal 
berkata: telah menceritakan kepada kami Bisyr bin Tsabit Al Bazzar berkata: telah 
menceritakan kepada kami Nashr bin Al Qasim dari 'Abdurrahman bin Dawud dari 

https://el-emir.com/index.php/jibef/index


 

Journal of Islamic Banking, Economics and Finance (JIBEF)  
https://el-emir.com/index.php/jibef/index  
 

JIBEF: Volume 1, Nomor4, Tahun 2025                                                                                                                283 
 

 
 

Shalih bin Shuhaib dari Bapaknya ia berkata:  Ada tiga hal yang mengandung berkah: 
jual beli tidak secara tunai, muqaradhah (mudharabah), dan mencampur gandum 
dengan jewawut untuk keperluan rumah tangga, bukan untuk dijual.’” (HR. Ibnu Majah 
dari Shuhaib). 

Kemudian dalil sunnah diperkuat oleh Hadits lainnya tentang jual beli harus atas dasar 
suka sama suka, kemudian hadits tentang orang yang menunda bayar hutang tapi ia 
mampu maka itu adalah sebuah kezhaliman, kemudian hadits tentang orang yang 
menunda bayar hutang maka sama dengan ia menghalalkan dirinya untuk di sanksi. 

Dalil ijma’ 

Ijma' Mayoritas ulama tentang kebolehan jual beli dengan cara Murabahah (Ibnu 
Rusyd, Bidayah al-Mujtahid, juz 2, hal. 161; lihat pula al-Kasani, Bada’i as-Sana’i, juz 5 
Hal. 220-222). 

Kaidah fiqih 

“Pada dasarnya, semua bentuk muamalah boleh dilakukan kecuali ada dalil yang 
mengharamkannya.” 

Maka berdasarkan dalil di atas skema akad murabaha bisa digambarkan sebagai berikut 
: 

 

 

 

 

 

 

 

Gambar 1. Skema Akad Murabahah 
Sumber : www.icdx.co.id 
 
Maka berdasarkan gambar di atas proses akad murabahah dimulai dari : 

1. Nasabah mengajukan pembelian pada bank dengan akad murabahah 
2. Nasabah dan bank melakukan negosiasi dan kesepakatan terkait margin 

keuntungan bank dan jangka waktu pembayaran. 
3. Terjadinya kesepkatan jual beli murabahah 
4. Kemudian bank membeli barang yang di butuhkan nasabah pada supplier yang 

kemudian bank mengirimkan pada nasabah. 

https://el-emir.com/index.php/jibef/index
http://www.icdx.co.id/


 

Journal of Islamic Banking, Economics and Finance (JIBEF)  
https://el-emir.com/index.php/jibef/index  
 

JIBEF: Volume 1, Nomor4, Tahun 2025                                                                                                                284 
 

 
 

5. Bank mengirim barang yang diinginkan kepada nasabah 
 

Praktek Akad Murabaha Pada Perbankan Syariah 

Isu implementasi akad murabahah yang jika dipahami secara teori atau dasar hukum islam 
dipandang sebagai operasional yang kurang efisien, apalagi jika diterapkan dalam konteks 
pembiayaan pada perbankan. Maka untuk mengatasi permasalahan ini muncullah model 
konsep akad murabaha dengan tujuan akad murabahah bisa diterapkan untuk akad 
pembiayaan dan lebih efisien secara operasional. Di antaranya adalah penelitian dari Irham 
Fachreza Anas (2020) yang menawarkan model akad murabahah bil wakalah. 

Akad murabahah yang berbasis jual beli diharapkan menjadi solusi sistem bagi hasil yang 
cenderung high risk. Penentuan keuntungan di depan sebenarnya sah dan benar menurut 
syariah, karena murabahah merupakan akad berbasis jual beli yang berarti berorientasi 
sesuatu yang riil. Permasalahan muncul lebih pada pencairan dana pembiayaan yang 
berujung pada pihak yang memiliki kewenangan melakukan pembelian barang obyek jual 
beli, hal ini yang melatarbelakangi munculnya istilah murabahah wal wakalah, istilah yang 
merujuk pada pelaksanaan murabahah dengan mewakilkan pengadaan barang obyek jual 
beli kepada nasabah pengaju pembiayaan, yang berarti tidak sesuai konsep awal 
murabahah. 

 

Sumber :  
Keterangan sebagai berikut:  
(1) calon musytari membutuhkan barang namun tidak/belum mempunyai dana tunai 
kemudian mengajukan pembiayaan murabahah pada bank syariah, setelah musytari 
memenuhi persyaratan pengajuan permohonan, terjadi negosiasi margin antara musytari 
dengan ba’i; (2) setelah proses negosiasi dan terjadi kesepakatan bersama maka terjadi 
akad murabahah; (3) ba’i membeli barang sesuai yang diinginkan oleh musytari 
sebagaimana yang telah menjadi kesepakatan 

dalam akad murabahah; (4) ketika terjadi akad maka kepemilikan barang langsung 
berpindah dari ba’i kepada musytari; (5) penyerahan atau pengiriman barang dari supplier 

https://el-emir.com/index.php/jibef/index


 

Journal of Islamic Banking, Economics and Finance (JIBEF)  
https://el-emir.com/index.php/jibef/index  
 

JIBEF: Volume 1, Nomor4, Tahun 2025                                                                                                                285 
 

 
 

kepada musytari, dalam hal ini tidak perlu harus melalui ba’i tetapi langsung kepada 
musytari kecuali diperjanjikan lain; (6) pihak musytari telah menerima barang dan sesuai 
dengan yang telah disepakati; (7) musytari akan membayar/mengembalikan dana berupa 
harga pokok ditambah dengan margin keuntungan yang telah disepakati baik secara 
sekaligus saat jatuh tempo maupun secara angsuran. 

barang; Contoh: Pembiayaan pembelian motor dengan harga pokok senilai Rp.11.000.000,- 
kemudian sesuai dengan perjanjian pihak ba’i menjual kepada musytari senilai Rp. 
12.000.000,- dan dibayar ketika jatuh tempo selama satu tahun, maka besarnya 
pembiayaan tersebut adalah Rp. 12.000.000,- dalam jual-beli ini bisa juga dilakukan 
dengan prinsip angsuran, jadi musytari setiap bulannya membayar angsuran sebesar Rp. 
1.000.000,- jika yang dijadikan dhomman hanya berupa motor tersebut maka ketika pihak 
musytari wanprestasi dan ketika dijual maka harga pokok motor tersebut tidak akan 
mencukupi untuk menutup besarnya pembiayaan, maka untuk mengatasi hal tersebut 
pihak ba’i mewajibkan pihak musytari untuk membayar uang muka minimal sebesar Rp. 
1.000.000,- pada waktu terjadi akad, atau besarnya uang muka sesuai kebijakan pihak 
bank. 

Berdasarkan hal-hal tersebut di atas, peran bank selaku ba’i dalam pembiayaan murabahah 
lebih tepat digambarkan sebagai pembiaya dan bukan penjual barang, karena bank tidak 
memegang barang, tidak pula mengambil risiko atasnya. Kerja bank (ba’i) hampir 
semuanya hanya terkait dengan penanganan dokumen-dokumen. Kontrak murabahah 
umumnya ditanda-tangani sebelum ba’i mendapatkan barang yang dipesan oleh musytari, 
dalam kontrak tersebut musytari lah yang harus berhati-hati dan mematuhi hukum dan 
aturan yang terkait dengan pengiriman barang, rasio laba, dan spesifikasi yang benar. 
Musytari sendirilah yang menanggung semua tanggungjawab atas denda atau sanksi 
hukum yang diakibatkan dari pelanggaran hukum tersebut. Ba’i tidak berkeinginan 
memikul tanggungjawab yang terkait dengan barang, karena itu segala risiko yang terkait 
dengannya yang secara teoritis harus ditanggung ba’i, secara efektif telah terhindarkan. 
Musytari menyelesaikan kerugian tersebut bukan dengan ba’i akan tetapi dengan pihak 
supplier. 

DISKUCI 

Banyak bank syariah yang mengadaptasi produk keuangan konvensional untuk mematuhi 
hukum Syariah, namun sering kali mengabaikan aspek Maqasid Syariah. Khan (2010) 
mengkritik bahwa pendekatan ini dapat mereduksi esensi dari keuangan Islam, karena 
hanya berfokus pada kepatuhan hukum tanpa mempertimbangkan tujuan-tujuan sosial 
dan etis yang seharusnya dicapai. 

Table 1 Berikut table perbandingan Perbandingan Tiga Model Implementasi Akad 

Murabahah dalam Perbankan Syariah 

No Aspek  Model 1: Ideal (Fiqh 
Muamalah) 

Model 2: 
Barang 
langsung ke 
nasabah 

Model 3: 
Wakalah + 
Murabahah 
Simultan 

https://el-emir.com/index.php/jibef/index


 

Journal of Islamic Banking, Economics and Finance (JIBEF)  
https://el-emir.com/index.php/jibef/index  
 

JIBEF: Volume 1, Nomor4, Tahun 2025                                                                                                                286 
 

 
 

 
1 Deskripsi 

Umum 
Bank membeli barang → 
memilikinya → menjual 
ke nasabah 

Barang dikirim 
langsung dari 
pemasok ke 
nasabah, dibayar 
oleh bank 

Nasabah diberi 
kuasa membeli 
barang dan 
langsung membeli 
untuk dirinya 
sendiri 

2 Kepemilikan 
Barang 
(Qabd) 

Ada – bank memiliki 
barang sebelum dijual 

Tidak jelas – 
hanya transfer 
pembayaran 

Tidak ada – 
barang dibeli 
langsung oleh 
nasabah 

3 Kesesuaian 
dengan Fiqh 

Sesuai Diragukan 
(gharar dan 
hilah) 

Bertentangan – 
karena terjadi 
akad sebelum 
kepemilikan bank 

4 Aspek Hifz al-
Mal 
(Perlindungan 
Harta) 

Terjamin – risiko 
dimiliki oleh bank 

Risiko tidak jelas Risiko seluruhnya 
pada nasabah 

5 Aspek Al-‘Adl 
(Keadilan) 

Aspek Al-‘Adl (Keadilan) Aspek Al-‘Adl 
(Keadilan) 

Aspek Al-‘Adl 
(Keadilan) 

6 Aspek Al-
Milkiyah 
(Kepemilikan 
Sah) 

Aspek Al-Milkiyah 
(Kepemilikan Sah) 

Aspek Al-Milkiyah 
(Kepemilikan Sah) 

Aspek Al-
Milkiyah 
(Kepemilikan 
Sah) 

7 Efisiensi 
Operasional 

Rendah (proses panjang) Sedang Tinggi (cepat dan 
praktis) 

8 Praktik 
Umum di 
Perbankan 

Praktik Umum di 
Perbankan 

Praktik Umum di 
Perbankan 

Praktik Umum di 
Perbankan 

9 Kesimpulan 
Maqashid 
Syariah 

Kesimpulan Maqashid 
Syariah 

Kesimpulan 
Maqashid Syariah 

Kesimpulan 
Maqashid Syariah 

 

Model praktek akad Murabaha pada perbankan syariah doi Indonesia dapat kita lihat pada 
table di atas. Maka model implementasi 1 konsep ideal yang di anggap paling sesuai dengan 
syariah, tetapi di anggap kurang efisien pada tatanan praktek. Model 2 masuk pada wilayah 
abu-abu, terutama karena perpindahan barang tidak jelas siapa yang bertanggung jawab 
secara syar’i. Model 3 adalah bentuk model yang anggap jawaban terhadap Solusi pada 
model 1 dan 2, tetapi model ini menuai kontroversi karena dianggap bertentangan dengan 
prinsip kepemilikan dan keadilan dalam Maqhasid Syariah. 

Tinjauan Maqhasid Syariah akad murabahah 

Tujuan utama penerapan akad Murabahah dalam perbankan syariah adalah untuk 
menyediakan opsi pembiayaan yang sesuai dengan prinsip syariah dan bebas dari riba. 

https://el-emir.com/index.php/jibef/index


 

Journal of Islamic Banking, Economics and Finance (JIBEF)  
https://el-emir.com/index.php/jibef/index  
 

JIBEF: Volume 1, Nomor4, Tahun 2025                                                                                                                287 
 

 
 

Namun, seperti yang diungkapkan oleh Rachman et al. (2023), model implementasi akad 
Murabahah di Indonesia telah berubah dari konsep ideal fiqh muamalah. Ada tiga model 
implementasi yang berkembang; yang paling umum adalah yang menggabungkan akad 
Murabahah dan Wakalah secara bersamaan. 

Secara fiqh, akad Murabahah mengharuskan bank, atau penjual, memiliki barang terlebih 
dahulu sebelum dijual kepada pembeli, tetapi dalam model ketiga, nasabah ditunjuk 
sebagai wakil bank untuk membeli barang tersebut, sehingga terjadi dual role yang rumit, 
di mana seseorang bertindak sebagai wakil dan sekaligus sebagai pembeli, sehingga akad 
tidak memenuhi prinsip kepemilikan. Namun, seperti yang dinyatakan dalam Fatwa DSN-
MUI No. 04/DSN-MUI/IV/2000, prinsip ini merupakan syarat sah dalam akad jual beli 
menurut fiqh Islam.  
 
Jika dilihat melalui perspektif maqashid syariah, metode ini memiliki beberapa 
konsekuensi dari aspek, Hifz al-Mal, Al-‘Adl dan Al-Milkiyah. Aspek Pelindungan Harta (Hifz 
al-Mal) Salah satu tujuan utama maqashid adalah untuk mencegah harta dieksploitasi, 
dimanipulasi, atau diragukan lagi. Dalam model ketiga, bank syariah tidak menanggung 
risiko kepemilikan barang, tetapi hanya menyediakan dana. Akibatnya, Murabahah tidak 
lagi menjadi cara yang adil untuk membagi risiko sebagaimana dalam akad jual beli, tetapi 
lebih mirip dengan pinjaman berbunga. Dengan demikian, Murabahah tidak lagi menjadi 
cara yang adil untuk membagi risiko sebagaimana dalam akad jual beli. Sebaliknya, 
Murabahah berubah menjadi alat yang menyalurkan risiko sepenuhnya kepada klien. 
Aspek Keadilan (Al-‘Adl) Dalam transaksi, keadilan mengharuskan transparansi dan 
pembagian yang adil dari keuntungan dan risiko antara pihak yang berkontrak. Dalam 
model wakalah simultan, bank tidak menanggung risiko komersial atas produk tetapi 
memperoleh keuntungan tetap, atau margin. Asas keadilan dalam muamalah Islam, al-
ghunm bil-ghurm, menetapkan bahwa keuntungan harus sebanding dengan risiko. Oleh 
karena itu, praktik ini tidak memenuhi tuntutan maqashid syariah tentang keadilan.  Aspek 
Keabsahan Kepemilikan (Al-Milkiyah) Dalam Islam, seseorang tidak boleh menjual apa pun 
yang belum menjadi miliknya. Tidak sesuai dengan prinsip ini adalah praktik bank yang 
menawarkan pembelian barang kepada klien, lalu langsung menjual barang tersebut 
kepada klien tanpa melalui tahap kepemilikan. Secara substansi, maqashid syariah 
menekankan pentingnya transaksi yang sah, bukan hanya formalitas hukum. 

Kesimpulan 

Akad murabahah memiliki potensi besar untuk mencerminkan Maqasid Syariah dalam 
praktik perbankan syariah. Namun, tantangan seperti kurangnya transparansi dan 
penyimpangan dari prinsip kepemilikan perlu diatasi untuk memastikan bahwa akad ini 
benar-benar mencerminkan nilai-nilai etis dan keadilan yang diusung oleh Maqasid 
Syariah. Dengan demikian, bank syariah dapat lebih efektif dalam mencapai tujuan-tujuan 
syariah yang sejati, tidak hanya dalam legalitas tetapi juga dalam etika dan keadilan. 

 

https://el-emir.com/index.php/jibef/index


 

Journal of Islamic Banking, Economics and Finance (JIBEF)  
https://el-emir.com/index.php/jibef/index  
 

JIBEF: Volume 1, Nomor4, Tahun 2025                                                                                                                288 
 

 
 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Abdul Rahman, A. R., & Bukair, A. A. (2013). The Influence of the Shariah Supervision 
Board on Corporate Social Responsibility Disclosure by Islamic Banks of Gulf 
Co-operation Council Countries. Asian Journal of Business and Accounting, 
6(2), 65-104. 

Ahmed, H. (2011). Product Development in Islamic Banks. Edinburgh: Edinburgh 
University Press. 

Hasan, Z. (2011). A Survey on Shari’ah Governance Practices in Malaysia, GCC 
Countries and the UK. International Journal of Islamic and Middle Eastern 
Finance and Management, 4(1), 30-51. 

Usmani, M. T. (2002). An Introduction to Islamic Finance. Kluwer Law International. 

Khan, M. F. (2010). How ‘Islamic’ is Islamic Banking?. Journal of Economic Behavior & 
Organization, 76(3), 805-820. 

Dusuki, A. W., & Abdullah, N. I. (2007). Maqasid al-Shari`ah, Maslahah, and Corporate 
Social Responsibility. The American Journal of Islamic Social Sciences, 24(1), 
25-45. 

Mohammed, M. O., Tarik, Y., & Sharif, K. (2015). The Objective of Islamic Economic 
and Islamic Banking in Light of Maqasid Al-Shariah: A Critical Review. Middle-
East Journal of Scientific Research, 23(4), 724-730. 

Azmat, S., Skully, M., & Brown, K. (2015). Can Islamic Banking Ever Become Islamic? 
Pacific-Basin Finance Journal, 34, 253-272. 

Dusuki, A. W., & Abdullah, N. I. (2007). Maqasid al-Shari`ah, Maslahah, and Corporate 
Social Responsibility. The American Journal of Islamic Social Sciences, 24(1), 
25-45. 

Khan, M. F. (2010). How ‘Islamic’ is Islamic Banking?. Journal of Economic Behavior & 
Organization, 76(3), 805-820. 

Rosly, S. A., & Bakar, M. A. (2003). Performance of Islamic and Mainstream Banks in 
Malaysia. International Journal of Social Economics, 30(12), 1249-1265. 

Usmani, M. T. (2002). An Introduction to Islamic Finance. Kluwer Law International. 

Antonio, M. S. (2008). Bank syariah dari teori ke praktik. Jakarta: Gema Insani. 

DSN-MUI. (2000). Fatwa No: 04/DSN-MUI/IV/2000 Tentang Murabahah. 

https://el-emir.com/index.php/jibef/index


 

Journal of Islamic Banking, Economics and Finance (JIBEF)  
https://el-emir.com/index.php/jibef/index  
 

JIBEF: Volume 1, Nomor4, Tahun 2025                                                                                                                289 
 

 
 

Chapra, M. U. (2008). The Islamic vision of development in the light of maqasid al-
Shariah. London: International Institute of Islamic Thought. 

Al-Ghazali, M. (2005). The Objectives of Islamic Law (Maqasid al-Shariah). 
International Institute of Islamic Thought. 

Creswell, J. W., & Poth, C. N. (2018). Qualitative inquiry and research design: Choosing 
among five approaches (4th ed.). SAGE Publications. 

Zed, M. (2004). Metode penelitian kepustakaan. Jakarta: Yayasan Obor 
Indonesia.Rachman, A., Astuti, W., Simatupang, A. D. R., Azizah, I., & Azwar, 
M. (2023). Model implementasi akad Murabahah pada produk pembiayaan 
perbankan syariah di Indonesia. Madani Syariah, 6(1). 

 

 

 

 

https://el-emir.com/index.php/jibef/index

