Journal of Islamic Banking, Economics and Finance (JIBEF) open
https://el-emir.com/index.php/jibef/index access

TELAAH KRITIS APLIKASI AKAD MURABAHA PADA
PERBANKAN SYARIAH : SEBUAH ANALISIS MAQHASID
SYARIAH

Muhammad Lisman?, M. Syahrullah?
Universitas Muhammaidiyah Rjiau?, Universitas Muhammaidiyah Rjiau2
muhammadlisman@umri.ac.id!, m.syahrullah@umri.ac.id?
Abstract

This study aims to critically examine the implementation of the murabahah contract in
Islamic banking in Indonesia using the perspective of maqashid sharia. The murabahah
contract is one of the dominant financing products in the Islamic banking industry.
However, in practice, deviations from basic sharia principles often occur, particularly
when murabahah is used solely as a conventional, fixed-margin financing instrument.
This raises profound questions regarding the suitability of murabahah implementation
to maqashid sharia, which encompasses the protection of religion, life, intellect,
descendants, and property. The research method used is a qualitative approach using
literature review and content analysis techniques of banking practices, fatwas issued by
the National Sharia Council (DSN-MUI), and maqashid sharia theories according to
contemporary thinkers such as Jasser Auda. The results indicate that murabahah
practices in several Islamic banks still tend to be formalistic and do not fully reflect the
values of maqashid sharia, particularly in terms of fairness, transparency, and customer
protection. Therefore, a more substantial reformulation of the murabahah contract
model is needed that aligns holistically with the objectives of sharia. This research
contributes to strengthening Islamic financial practices based on the maqasid sharia
principles to achieve justice and the welfare of the community.

Keywords: Murabahah Contract, Islamic Banking, Maqasid Sharia, Critical Analysis.

Abstrak

Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji secara kritis implementasi akad murabahah
pada perbankan syariah di Indonesia dengan menggunakan perspektif maqashid
syariah. Akad murabahah merupakan salah satu produk pembiayaan dominan dalam
industri perbankan syariah. Namun, dalam praktiknya sering kali terjadi penyimpangan
dari prinsip dasar syariah, terutama ketika murabahah hanya digunakan sebagai
instrumen pembiayaan konvensional berbasis margin tetap. Hal ini menimbulkan
pertanyaan mendalam mengenai kesesuaian implementasi murabahah terhadap
magqashid syariah, yang mencakup perlindungan agama, jiwa, akal, keturunan, dan
harta. Metode penelitian yang digunakan adalah pendekatan kualitatif dengan teknik
studi pustaka dan analisis konten terhadap praktik perbankan, fatwa DSN-MUI, serta

JIBEF: Volume 1, Nomor4, Tahun 2025 277


https://el-emir.com/index.php/jibef/index

https://el-emir.com/index.php/jibef/index access

Journal of Islamic Banking, Economics and Finance (JIBEF) E a open

teori maqashid syariah menurut para pemikir kontemporer seperti Jasser Auda. Hasil
penelitian menunjukkan bahwa praktik murabahah di beberapa bank syariah masih
cenderung formalis dan belum sepenuhnya mencerminkan nilai-nilai maqashid syariah,
terutama dalam aspek keadilan, transparansi, dan perlindungan terhadap nasabah.
Oleh karena itu, diperlukan reformulasi model akad murabahah yang lebih substansial
dan sejalan dengan tujuan syariah secara holistik. Penelitian ini memberikan kontribusi
terhadap penguatan praktik keuangan syariah berbasis maqashid syariah demi
tercapainya keadilan dan kesejahteraan umat.

Kata kunci: akad murabahah, perbankan syariah, maqashid syariah, analisis kritis.

PENDAHULUAN

Perbankan syariah merupakan bagian dari lembaga yang menjalankan fungsi yang sama
dengan bank konvensional, tetapi memiliki perbedaan dari isi value, model operasional
dan tujuan. Secara teoritik menstinya tujuan bank syariah tidak sama dengan tujuan
dari bank konvensional. Bank syariah didirikan berdasarkan prinsip-prinsip Syariah,
yang melarang riba (bunga), mendorong investasi dalam aktivitas halal, dan
menekankan keadilan dan kesejahteraan sosial. Berbeda dengan bank konvensional,
bank syariah berfokus pada kemitraan dan berbagi risiko dalam setiap transaksi
finansial. Produk seperti mudharabah (kemitraan investasi) dan musharakah
menunjukkan merupakan bentuk kemitraan yang adil. Menurut Siddiqi (2006), tujuan
bank syariah adalah untuk mencapai maqasid al-shariah, yang meliputi perlindungan
terhadap agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta. Oleh karena itu, bank syariah tidak
hanya berfokus pada keuntungan finansial, tetapi juga pada kesejahteraan umum
masyarakat.

Untuk memastikan kesyariahan bank syariah maka dibentuklah sebuah badan
pengawas syariah yang dikenanl dengan istilah Dewan Syariah Nasional (DSN).
Selanjutnya turunannya pada lembagi perbankan yang dikenal dengan istilah Dewan
Pengawas Syariah (DPS). Dewan Pengawas Syariah melakukan tugas dan fungsinya
sebagai pengawasan terhadap kepatuhan sebuah lembaga bisnis terhadap aturan
syariah. Akan tetapi seringkali, Dewan Pengawas Syariah (DPS) tidak melakukan tugas
pengawasannya dengan baik, yang mengganggu operasi bank syariah. Seperti yang
ditunjukkan oleh penelitian, DPS seringkali tidak memiliki pemahaman yang mendalam
tentang produk keuangan kontemporer yang kompleks, yang membuat mereka
kesulitan dalam memastikan bahwa mereka mematuhi prinsip-prinsip Syariah (Abdul
Rahman & Bukair, 2013). Selain itu, DPS seringkali tidak memiliki kekuatan yang cukup
untuk melaksanakan tanggung jawab pengawasannya secara efektif, yang membuat
mereka tidak dapat menegakkan kebijakan Syariah dengan tegas (Ahmed, 2011).

Situasi ini juga diperburuk oleh keterbatasan dalam pelatihan dan pengembangan
profesional anggota DPS. Studi yang dilakukan oleh Hasan (2011) menemukan bahwa
anggota DPS seringkali tidak mengetahui perkembangan terbaru dalam industri
keuangan dan prinsip-prinsip Syariah. Akibatnya, DPS tidak dapat memberikan
petunjuk yang tepat dan relevan. DPS tidak efektif dalam menegakkan standar
kepatuhan karena tidak memiliki independensi dan otoritas dalam penegakan kebijakan
Syariah. Akibatnya, bank syariah berisiko terlibat dalam praktik yang bertentangan

JIBEF: Volume 1, Nomor4, Tahun 2025 278


https://el-emir.com/index.php/jibef/index

https://el-emir.com/index.php/jibef/index access

Journal of Islamic Banking, Economics and Finance (JIBEF) E a open

dengan prinsip-prinsip Syariah, yang mengancam reputasi dan kepercayaan publik
terhadap institusi perbankan syariah (Hasan, 2011). Menghadapi persaingan dengan
bank konvensional yang secara operasional sangat efisien dan mudah diterapkan
seringkali menjadi menjadi kegelisahan bank syariah untuk bisa menjadikan
operasional akadnya lebih efisien. Akan tetapi, jika keinginan ini tanpa dilandaskan
pada dasar hukum dan nilai Islam yang jelas, tentunya akan menjerumuskan bank
syariah pada operasional yang mengandung riba, gharar dan menzhalimi.

Operasional bank konvensional sering kali dianggap lebih efisien dibandingkan dengan
bank syariah. Penelitian menunjukkan bahwa bank konvensional cenderung memiliki
struktur operasional yang lebih sederhana dan tidak dibebani oleh kompleksitas
tambahan yang dihadapi oleh bank syariah. Misalnya, bank konvensional tidak perlu
menjalankan proses pengawasan syariah yang ketat, yang dapat menambah biaya dan
waktu dalam operasional sehari-hari (Igbal, 2001). Selain itu, bank konvensional juga
memiliki lebih banyak fleksibilitas dalam menggunakan berbagai instrumen keuangan
untuk memaksimalkan keuntungan, yang sering kali tidak tersedia bagi bank syariah
karena keterbatasan kepatuhan terhadap prinsip-prinsip Syariah (Beck, Demirguc-
Kunt, & Merrouche, 2013).

Efisiensi operasional bank konvensional juga didukung oleh skala ekonomi yang lebih
besar dan penggunaan teknologi yang lebih maju. Bank konvensional biasanya memiliki
akses yang lebih luas terhadap pasar modal global dan dapat menawarkan berbagai
produk keuangan yang lebih bervariasi. Di sisi lain, bank syariah menghadapi tantangan
dalam mengembangkan produk keuangan yang sesuai dengan prinsip Syariah dan
sering kali harus mengalokasikan sumber daya tambahan untuk memastikan kepatuhan
terhadap regulasi Syariah (Srairi, 2010). Kondisi ini membuat bank syariah sering kali
memiliki biaya operasional yang lebih tinggi dan efisiensi yang lebih rendah
dibandingkan dengan bank konvensional.

Praktek akad murabaha pada bank syariah sering kali tidak sesuai dengan nilai-nilai
Islam. Dalam teori, murabaha adalah akad jual beli di mana bank syariah membeli
suatu barang dan kemudian menjualnya kepada nasabah dengan margin keuntungan
yang telah disepakati. Namun, dalam praktiknya, banyak bank syariah yang
mengimplementasikan akad murabaha dengan cara yang menyerupai praktik kredit
berbunga pada bank konvensional, yang bertentangan dengan prinsip-prinsip Syariah
(Usmani, 2002). Hal ini terjadi karena bank syariah sering kali lebih fokus pada
keuntungan finansial daripada pada nilai-nilai etis dan moral yang seharusnya menjadi
landasan utama dalam transaksi syariah. Penelitian menunjukkan bahwa salah satu
penyimpangan dalam praktek murabaha adalah penetapan harga yang tidak transparan
dan ketidakterlibatan bank dalam kepemilikan barang sebelum menjualnya kembali
kepada nasabah (Khan, 2010). Bank sering kali hanya bertindak sebagai perantara
finansial tanpa benar-benar mengambil alih kepemilikan barang, sehingga transaksi
tersebut lebih menyerupai pemberian kredit dengan bunga tetap daripada transaksi jual
beli yang sebenarnya. Praktik semacam ini tidak hanya mengurangi legitimasi bank
syariah di mata nasabah, tetapi juga merusak integritas dan tujuan dasar dari sistem
perbankan syariah yang seharusnya bebas dari unsur riba dan gharar (ketidakjelasan).

JIBEF: Volume 1, Nomor4, Tahun 2025 279


https://el-emir.com/index.php/jibef/index

https://el-emir.com/index.php/jibef/index access

Journal of Islamic Banking, Economics and Finance (JIBEF) E a open

Maqasid Syariah, sebagai kerangka operasional bank syariah, sering kali belum
diimplementasikan secara optimal dalam praktik perbankan syariah. Maqasid Syariah
mencakup tujuan utama hukum Islam yang berfokus pada perlindungan agama, jiwa,
akal, keturunan, dan harta benda. Namun, banyak bank syariah yang lebih menekankan
aspek komersial dan keuntungan finansial daripada prinsip-prinsip dasar ini. Sebagai
contoh, penelitian oleh Dusuki dan Abdullah (2007) menunjukkan bahwa banyak
produk keuangan syariah dirancang lebih wuntuk meniru produk keuangan
konvensional, tanpa benar-benar memperhatikan prinsip-prinsip Maqasid Syariah.

Ketidaksesuaian ini tidak hanya mereduksi esensi dari perbankan syariah tetapi juga
menurunkan tingkat kepercayaan nasabah terhadap komitmen bank syariah dalam
mematuhi prinsip-prinsip Islam. Selain itu, fokus yang berlebihan pada profitabilitas
sering kali mengabaikan aspek sosial dan etis yang seharusnya menjadi inti dari
perbankan syariah. Penelitian yang dilakukan oleh Mohammed, Tarik, dan Sharif
(2015) menunjukkan bahwa banyak bank syariah belum sepenuhnya mengadopsi
kerangka Maqasid Syariah dalam operasional mereka, yang mengakibatkan kurangnya
diferensiasi yang signifikan antara bank syariah dan bank konvensional dalam praktik
sehari-hari. Dalam sektor perbankan syariah di Indonesia, akad Murabahah adalah
salah satu yang paling populer. Secara teori, Murabahah adalah transaksi jual beli yang
sederhana di mana penjual memberi tahu pembeli harga pokok dan margin
keuntungan. Namun, dalam lembaga keuangan syariah, itu berkembang menjadi
instrumen pembiayaan yang kompleks. Konvensi syariah tentang pelaksanaan
Murabahah diatur dalam Fatwa DSN-MUI No. 04/DSN-MUI/IV/2000, khususnya
tentang kewajiban bank untuk memiliki barang sebelum akad jual beli.

Menurut penelitian, seperti yang dilakukan oleh Rachman et al. (2023), setidaknya ada
tiga model implementasi Murabahah dalam praktiknya. Model ketiga, yang
menggabungkan Murabahah dan Wakalah secara bersamaan, dianggap paling umum
digunakan di perbankan syariah Indonesia. Teori ini telah dibahas dan dikritik oleh
para akademisi dan praktisi syariah karena menimbulkan pertanyaan tentang
kesahihan akad dan kesesuaiannya dengan prinsip-prinsip dasar maqashid syariah,
terutama dalam hal keadilan (‘adl), kejelasan hak milik (milkiyah), dan perlindungan
praktik ribawi. Terlepas dari fakta bahwa sejumlah besar penelitian telah dilakukan
mengenai praktik Murabahah dalam perbankan syariah, sebagian besar difokuskan
pada aspek legal-formal dan teknis operasi akad. Kesesuaian model-model aplikasi
Murabahah dengan maqashid syariah—tujuan utama hukum Islam seperti
perlindungan harta (hifz al-mal), keadilan transaksi, dan pencegahan eksploitasi—
belum banyak dipelajari. Studi yang dilakukan oleh Rachman et al. (2023) menemukan
ketidaksesuaian antara prinsip syariah dan praktik Murabahah dalam model ketiga;
namun, mereka belum mempelajari lebih lanjut tentang implikasi maqashidiyah dari
model tersebut. Oleh karena itu, untuk memberikan kerangka evaluasi yang lebih
menyeluruh, studi yang memeriksa pelaksanaan Murabahah dari sudut pandang
magqashid syariah, bukan hanya legalitas formal.

Artikel ini menawarkan kontribusi ilmiah baru dengan pendekatan yang berbeda, yaitu,
Mengkaji aplikasi akad Murabahah di perbankan syariah secara kritik normatif

JIBEF: Volume 1, Nomor4, Tahun 2025 280


https://el-emir.com/index.php/jibef/index

https://el-emir.com/index.php/jibef/index access

Journal of Islamic Banking, Economics and Finance (JIBEF) E a open

berdasarkan maqashid syariah, bukan hanya berdasarkan fatwa dan regulasi.
Memberikan analisis komparatif antara tujuan ideal Murabahah sebagai akad jual beli
syar’i dengan implementasi aktualnya dalam bentuk pembiayaan markup. Menawarkan
kerangka konseptual untuk reformulasi akad Murabahah yang lebih sesuai dengan
prinsip-prinsip magqashid syariah, khususnya dalam konteks keadilan ekonomi,
transparansi, dan penguatan posisi nasabah sebagai mitra, bukan sebagai debitur
semata.

METODE

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis studi pustaka (library
research). Pendekatan ini dipilih untuk melihat secara menyeluruh bagaimana akad
Murabahah diterapkan pada perbankan syariah di Indonesia, dengan melihat apakah
itu sesuai dengan prinsip maqashid syariah. Studi literatur memungkinkan peneliti
memeriksa berbagai literatur, termasuk buku, fatwa, artikel jurnal, dan temuan
penelitian sebelumnya.

Sumber data dalam penelitian ini bersifat sekunder, yang diperoleh dari:

1. Artikel ilmiah nasional dan internasional yang membahas akad Murabahah dan
magqashid syariah.

2. Fatwa DSN-MUI, Kkhususnya Fatwa No. 04/DSN-MUI/IV/2000 tentang
Murabahah.

3. Buku-buku referensi figh muamalah dan maqashid syariah kontemporer.

4. Laporan dan dokumen praktik perbankan syariah di Indonesia yang dapat
diakses secara publik.

Metode analisis yang digunakan adalah analisis isi (content analysis), yaitu dengan
menelaah, mengkategorisasi, dan menginterpretasikan isi dokumen terkait secara
sistematis. Data dianalisis secara tematik dengan memfokuskan pada tiga aspek
magqashid syariah utama yang relevan dalam akad Murabahah, yaitu: (1) Hifz al-mal
(perlindungan harta), (2) Al-‘adl (keadilan), dan (3) Al-milkiyah (kepemilikan sah).

Langkah-langkah analisis dilakukan melalui:

o Identifikasi model implementasi akad Murabahah yang digunakan di perbankan
syariah.

e [Evaluasi kritis terhadap kesesuaian model-model tersebut dengan prinsip-
prinsip figh muamalah.

o Penilaian normatif berdasarkan magqashid syariah untuk mengukur sejauh mana
aplikasi akad Murabahah mendukung tujuan hukum Islam.

Validitas data diperkuat dengan teknik triangulasi sumber, yaitu dengan
membandingkan temuan dari berbagai dokumen, termasuk artikel jurnal dan fatwa
DSN-MUI, untuk memperoleh pemahaman yang utuh dan mendalam.

JIBEF: Volume 1, Nomor4, Tahun 2025 281


https://el-emir.com/index.php/jibef/index

https://el-emir.com/index.php/jibef/index access

Journal of Islamic Banking, Economics and Finance (JIBEF) E a open

HASIL DAN PEMBAHASAN

hasil

Akad murabaha dan dasar hukum

Murabahah adalah salah satu akad muamalah dalam bentuk jual beli. Secara etimologis,
Murabahah berasal dari kata dasar ribh yang berarti "keuntungan, laba, tambahan
(margin)". Wahbah az-Zuhaili memberikan definisi Murabahah yaitu "jual beli dengan
harga perolehan ditambah keuntungan". Secara umum rukun dan syarat sah akad
diatur dalam pasal 22 KHES (Kompilasi Hukum Ekonomi Syariah) yang meliputi:
subyek akad (al 'agidain), obyek akad (mahallul 'agad), tujuan akad (maudhu'ul agad),
dan sighatul akad (kesepakatan atau ijab dan kabul).

Legalitas akad murabaha dapat kita temui dalam fatwa DSN (Dewan Syari’ah Nasional)
Nomor 04/DSN-MUI/IV/2000 Tentang Murabahah.

Dalil quran

QS. al-Nisa' [4]: 29

I R 55 8558 0

Artinya :

QS. al-Bagarah [2]: 275

Artinya :

Kemudian dalil ayat di atas diperkuat dengan dail umum dari ayat QS. al-Ma’idah [5]: 1
yang berbicara kontek kewajiban memenuhi kontrak atau akad. Selanjut QS. al-Bagarah
[2]: 280 menekankan memberikan kelapangan bagi orang yang berhutang yang sedang
dalam kesukaran.

Dalil sunnah

eg»hl\u;_)@mgaj\)d\g_\qhul K uhd)\;l\‘ﬁjcu;wal\\_uh YYA e aale o) i
u.@_ﬁu)uel..ujé\_\lcaw\émﬂ\dy‘)dlﬁ d\ﬁc\_\.a\uca_x.\@_mu.m;dbausaj\duqua;)ﬂm
b\aﬂ‘ﬁmﬂwhﬂ\kh\jujw\}d;\é\@.\3\4\5).\3\
Artinya :

Sunan Ibnu Majah 2280: Telah menceritakan kepada kami Al Hasan bin Ali Al Khallal
berkata: telah menceritakan kepada kami Bisyr bin Tsabit Al Bazzar berkata: telah
menceritakan kepada kami Nashr bin Al Qasim dari 'Abdurrahman bin Dawud dari

JIBEF: Volume 1, Nomor4, Tahun 2025 282


https://el-emir.com/index.php/jibef/index

Journal of Islamic Banking, Economics and Finance (JIBEF) open
https://el-emir.com/index.php/jibef/index access

Shalih bin Shuhaib dari Bapaknya ia berkata: Ada tiga hal yang mengandung berkah:
jual beli tidak secara tunai, muqaradhah (mudharabah), dan mencampur gandum
dengan jewawut untuk keperluan rumah tangga, bukan untuk dijual.” (HR. Ibnu Majah
dari Shuhaib).

Kemudian dalil sunnah diperkuat oleh Hadits lainnya tentang jual beli harus atas dasar
suka sama suka, kemudian hadits tentang orang yang menunda bayar hutang tapi ia
mampu maka itu adalah sebuah kezhaliman, kemudian hadits tentang orang yang
menunda bayar hutang maka sama dengan ia menghalalkan dirinya untuk di sanksi.

Dalil ijjma’

Ijma' Mayoritas ulama tentang kebolehan jual beli dengan cara Murabahah (Ibnu
Rusyd, Bidayah al-Mujtahid, juz 2, hal. 161; lihat pula al-Kasani, Bada’i as-Sana’i, juz 5
Hal. 220-222).

Kaidah figih

“Pada dasarnya, semua bentuk muamalah boleh dilakukan kecuali ada dalil yang
mengharamkannya.”

Maka berdasarkan dalil di atas skema akad murabaha bisa digambarkan sebagai berikut

Mekanisme Transaksi Miurabahah
dengan Pesamnanmn melalui
Bank Syariah

- | Mekanisme Pembelian Barang
| Negosiasi B Persyaratan |

| Akad Jual Beli

el
vip - '
m

| Bayar |

Terima Baranmg
& Dokuwrnmen

Kirim I Beli Barang

Gambar 1. Skema Akad Murabahah TS -
Sumber : www.icdx.co.id

Maka berdasarkan gambar di atas proses akad murabahah dimulai dari :

1. Nasabah mengajukan pembelian pada bank dengan akad murabahah

2. Nasabah dan bank melakukan negosiasi dan kesepakatan terkait margin
keuntungan bank dan jangka waktu pembayaran.

3. Terjadinya kesepkatan jual beli murabahah

4. Kemudian bank membeli barang yang di butuhkan nasabah pada supplier yang
kemudian bank mengirimkan pada nasabah.

JIBEF: Volume 1, Nomor4, Tahun 2025 283


https://el-emir.com/index.php/jibef/index
http://www.icdx.co.id/

Journal of Islamic Banking, Economics and Finance (JIBEF) open
https://el-emir.com/index.php/jibef/index access

5. Bank mengirim barang yang diinginkan kepada nasabah

Praktek Akad Murabaha Pada Perbankan Syariah

Isu implementasi akad murabahah yang jika dipahami secara teori atau dasar hukum islam
dipandang sebagai operasional yang kurang efisien, apalagi jika diterapkan dalam konteks
pembiayaan pada perbankan. Maka untuk mengatasi permasalahan ini muncullah model
konsep akad murabaha dengan tujuan akad murabahah bisa diterapkan untuk akad
pembiayaan dan lebih efisien secara operasional. Di antaranya adalah penelitian dari Irham
Fachreza Anas (2020) yang menawarkan model akad murabahah bil wakalah.

Akad murabahah yang berbasis jual beli diharapkan menjadi solusi sistem bagi hasil yang
cenderung high risk. Penentuan keuntungan di depan sebenarnya sah dan benar menurut
syariah, karena murabahah merupakan akad berbasis jual beli yang berarti berorientasi
sesuatu yang riil. Permasalahan muncul lebih pada pencairan dana pembiayaan yang
berujung pada pihak yang memiliki kewenangan melakukan pembelian barang obyek jual
beli, hal ini yang melatarbelakangi munculnya istilah murabahah wal wakalah, istilah yang
merujuk pada pelaksanaan murabahah dengan mewakilkan pengadaan barang obyek jual
beli kepada nasabah pengaju pembiayaan, yang berarti tidak sesuai konsep awal
murabahah.

Lentbas
Kenang=n
Swarizh
Bawar
-— -—
h "y ENEEIIEN
MDmernpmclinde 2en
jaminan
Sumber :

Keterangan sebagai berikut:

(1) calon musytari membutuhkan barang namun tidak/belum mempunyai dana tunai
kemudian mengajukan pembiayaan murabahah pada bank syariah, setelah musytari
memenuhi persyaratan pengajuan permohonan, terjadi negosiasi margin antara musytari
dengan ba’i; (2) setelah proses negosiasi dan terjadi kesepakatan bersama maka terjadi
akad murabahah; (3) ba'i membeli barang sesuai yang diinginkan oleh musytari
sebagaimana yang telah menjadi kesepakatan

dalam akad murabahah; (4) ketika terjadi akad maka kepemilikan barang langsung
berpindah dari ba’'i kepada musytari; (5) penyerahan atau pengiriman barang dari supplier

JIBEF: Volume 1, Nomor4, Tahun 2025 284


https://el-emir.com/index.php/jibef/index

https://el-emir.com/index.php/jibef/index access

Journal of Islamic Banking, Economics and Finance (JIBEF) E a open

kepada musytari, dalam hal ini tidak perlu harus melalui ba’i tetapi langsung kepada
musytari kecuali diperjanjikan lain; (6) pihak musytari telah menerima barang dan sesuai
dengan yang telah disepakati; (7) musytari akan membayar/mengembalikan dana berupa
harga pokok ditambah dengan margin keuntungan yang telah disepakati baik secara
sekaligus saat jatuh tempo maupun secara angsuran.

barang; Contoh: Pembiayaan pembelian motor dengan harga pokok senilai Rp.11.000.000,-
kemudian sesuai dengan perjanjian pihak ba’i menjual kepada musytari senilai Rp.
12.000.000,- dan dibayar ketika jatuh tempo selama satu tahun, maka besarnya
pembiayaan tersebut adalah Rp. 12.000.000,- dalam jual-beli ini bisa juga dilakukan
dengan prinsip angsuran, jadi musytari setiap bulannya membayar angsuran sebesar Rp.
1.000.000,- jika yang dijadikan dhomman hanya berupa motor tersebut maka ketika pihak
musytari wanprestasi dan ketika dijual maka harga pokok motor tersebut tidak akan
mencukupi untuk menutup besarnya pembiayaan, maka untuk mengatasi hal tersebut
pihak ba’i mewajibkan pihak musytari untuk membayar uang muka minimal sebesar Rp.
1.000.000,- pada waktu terjadi akad, atau besarnya uang muka sesuai kebijakan pihak
bank.

Berdasarkan hal-hal tersebut di atas, peran bank selaku ba’i dalam pembiayaan murabahah
lebih tepat digambarkan sebagai pembiaya dan bukan penjual barang, karena bank tidak
memegang barang, tidak pula mengambil risiko atasnya. Kerja bank (ba’'i)) hampir
semuanya hanya terkait dengan penanganan dokumen-dokumen. Kontrak murabahah
umumnya ditanda-tangani sebelum ba’i mendapatkan barang yang dipesan oleh musytari,
dalam kontrak tersebut musytari lah yang harus berhati-hati dan mematuhi hukum dan
aturan yang terkait dengan pengiriman barang, rasio laba, dan spesifikasi yang benar.
Musytari sendirilah yang menanggung semua tanggungjawab atas denda atau sanksi
hukum yang diakibatkan dari pelanggaran hukum tersebut. Ba'i tidak berkeinginan
memikul tanggungjawab yang terkait dengan barang, karena itu segala risiko yang terkait
dengannya yang secara teoritis harus ditanggung ba’i, secara efektif telah terhindarkan.
Musytari menyelesaikan kerugian tersebut bukan dengan ba’i akan tetapi dengan pihak
supplier.

DISKUCI

Banyak bank syariah yang mengadaptasi produk keuangan konvensional untuk mematuhi
hukum Syariah, namun sering kali mengabaikan aspek Maqasid Syariah. Khan (2010)
mengkritik bahwa pendekatan ini dapat mereduksi esensi dari keuangan Islam, karena
hanya berfokus pada kepatuhan hukum tanpa mempertimbangkan tujuan-tujuan sosial
dan etis yang seharusnya dicapai.

Table 1 Berikut table perbandingan Perbandingan Tiga Model Implementasi Akad
Murabahah dalam Perbankan Syariah

No | Aspek Model 1: Ideal (Figh | Model 2: | Model 3:
Muamalah) Barang Wakalah +
langsung ke | Murabahah
nasabah Simultan

JIBEF: Volume 1, Nomor4, Tahun 2025 285



https://el-emir.com/index.php/jibef/index

Journal of Islamic Banking, Economics and Finance (JIBEF)
https://el-emir.com/index.php/jibef/index

open
access

1 Deskripsi Bank membeli barang — | Barang  dikirim | Nasabah  diberi
Umum memilikinya — menjual | langsung dari | kuasa  membeli
ke nasabah pemasok ke | barang dan
nasabah, dibayar | langsung membeli
oleh bank untuk dirinya
sendiri

2 | Kepemilikan |Ada - bank memiliki | Tidak jelas —|Tidak ada -
Barang barang sebelum dijual hanya transfer | barang dibeli
(Qabd) pembayaran langsung oleh

nasabah

3 Kesesuaian Sesuai Diragukan Bertentangan -
dengan Figh (gharar dan | karena terjadi

hilah) akad sebelum
kepemilikan bank

4 | Aspek Hifz al- | Terjamin - risiko | Risiko tidak jelas | Risiko seluruhnya
Mal dimiliki oleh bank pada nasabah
(Perlindungan
Harta)

5 Aspek Al-°‘Adl | Aspek Al-‘Adl (Keadilan) | Aspek Al-‘Adl | Aspek Al-‘Adl
(Keadilan) (Keadilan) (Keadilan)

6 | Aspek Al- | Aspek Al-Milkiyah | Aspek Al-Milkiyah | Aspek Al-
Milkiyah (Kepemilikan Sah) (Kepemilikan Sah) | Milkiyah
(Kepemilikan (Kepemilikan
Sah) Sah)

7 | Efisiensi Rendah (proses panjang) | Sedang Tinggi (cepat dan
Operasional praktis)

8 | Praktik Praktik Umum di | Praktik Umum di | Praktik Umum di
Umum di | Perbankan Perbankan Perbankan
Perbankan

9 | Kesimpulan Kesimpulan Magqashid | Kesimpulan Kesimpulan
Magqashid Syariah Magqashid Syariah | Maqashid Syariah
Syariah

Model praktek akad Murabaha pada perbankan syariah doi Indonesia dapat kita lihat pada
table di atas. Maka model implementasi 1 konsep ideal yang di anggap paling sesuai dengan
syariah, tetapi di anggap kurang efisien pada tatanan praktek. Model 2 masuk pada wilayah
abu-abu, terutama karena perpindahan barang tidak jelas siapa yang bertanggung jawab
secara syar’'i. Model 3 adalah bentuk model yang anggap jawaban terhadap Solusi pada
model 1 dan 2, tetapi model ini menuai kontroversi karena dianggap bertentangan dengan
prinsip kepemilikan dan keadilan dalam Maqghasid Syariah.

Tinjauan Maghasid Syariah akad murabahah

Tujuan utama penerapan akad Murabahah dalam perbankan syariah adalah untuk
menyediakan opsi pembiayaan yang sesuai dengan prinsip syariah dan bebas dari riba.

JIBEF: Volume 1, Nomor4, Tahun 2025

286



https://el-emir.com/index.php/jibef/index

Journal of Islamic Banking, Economics and Finance (JIBEF) open
https://el-emir.com/index.php/jibef/index access

Namun, seperti yang diungkapkan oleh Rachman et al. (2023), model implementasi akad
Murabahah di Indonesia telah berubah dari konsep ideal figh muamalah. Ada tiga model
implementasi yang berkembang; yang paling umum adalah yang menggabungkan akad
Murabahah dan Wakalah secara bersamaan.

Secara figh, akad Murabahah mengharuskan bank, atau penjual, memiliki barang terlebih
dahulu sebelum dijual kepada pembeli, tetapi dalam model ketiga, nasabah ditunjuk
sebagai wakil bank untuk membeli barang tersebut, sehingga terjadi dual role yang rumit,
di mana seseorang bertindak sebagai wakil dan sekaligus sebagai pembeli, sehingga akad
tidak memenubhi prinsip kepemilikan. Namun, seperti yang dinyatakan dalam Fatwa DSN-
MUI No. 04/DSN-MUI/IV/2000, prinsip ini merupakan syarat sah dalam akad jual beli
menurut figh Islam.

Jika dilihat melalui perspektif maqashid syariah, metode ini memiliki beberapa
konsekuensi dari aspek, Hifz al-Mal, Al-‘Adl dan Al-Milkiyah. Aspek Pelindungan Harta (Hifz
al-Mal) Salah satu tujuan utama maqashid adalah untuk mencegah harta dieksploitasi,
dimanipulasi, atau diragukan lagi. Dalam model ketiga, bank syariah tidak menanggung
risiko kepemilikan barang, tetapi hanya menyediakan dana. Akibatnya, Murabahah tidak
lagi menjadi cara yang adil untuk membagi risiko sebagaimana dalam akad jual beli, tetapi
lebih mirip dengan pinjaman berbunga. Dengan demikian, Murabahah tidak lagi menjadi
cara yang adil untuk membagi risiko sebagaimana dalam akad jual beli. Sebaliknya,
Murabahah berubah menjadi alat yang menyalurkan risiko sepenuhnya kepada klien.
Aspek Keadilan (Al-‘Adl) Dalam transaksi, keadilan mengharuskan transparansi dan
pembagian yang adil dari keuntungan dan risiko antara pihak yang berkontrak. Dalam
model wakalah simultan, bank tidak menanggung risiko komersial atas produk tetapi
memperoleh keuntungan tetap, atau margin. Asas keadilan dalam muamalah Islam, al-
ghunm bil-ghurm, menetapkan bahwa keuntungan harus sebanding dengan risiko. Oleh
karena itu, praktik ini tidak memenuhi tuntutan maqashid syariah tentang keadilan. Aspek
Keabsahan Kepemilikan (Al-Milkiyah) Dalam Islam, seseorang tidak boleh menjual apa pun
yang belum menjadi miliknya. Tidak sesuai dengan prinsip ini adalah praktik bank yang
menawarkan pembelian barang kepada klien, lalu langsung menjual barang tersebut
kepada klien tanpa melalui tahap kepemilikan. Secara substansi, maqashid syariah
menekankan pentingnya transaksi yang sah, bukan hanya formalitas hukum.

Kesimpulan

Akad murabahah memiliki potensi besar untuk mencerminkan Magqasid Syariah dalam
praktik perbankan syariah. Namun, tantangan seperti kurangnya transparansi dan
penyimpangan dari prinsip kepemilikan perlu diatasi untuk memastikan bahwa akad ini
benar-benar mencerminkan nilai-nilai etis dan keadilan yang diusung oleh Magqasid
Syariah. Dengan demikian, bank syariah dapat lebih efektif dalam mencapai tujuan-tujuan
syariah yang sejati, tidak hanya dalam legalitas tetapi juga dalam etika dan keadilan.

JIBEF: Volume 1, Nomor4, Tahun 2025 287


https://el-emir.com/index.php/jibef/index

https://el-emir.com/index.php/jibef/index access

Journal of Islamic Banking, Economics and Finance (JIBEF) E a open

DAFTAR PUSTAKA

Abdul Rahman, A. R., & Bukair, A. A. (2013). The Influence of the Shariah Supervision
Board on Corporate Social Responsibility Disclosure by Islamic Banks of Gulf
Co-operation Council Countries. Asian Journal of Business and Accounting,
6(2), 65-104.

Ahmed, H. (2011). Product Development in Islamic Banks. Edinburgh: Edinburgh
University Press.

Hasan, Z. (2011). A Survey on Shari’ah Governance Practices in Malaysia, GCC
Countries and the UK. International Journal of Islamic and Middle Eastern
Finance and Management, 4(1), 30-51.

Usmani, M. T. (2002). An Introduction to Islamic Finance. Kluwer Law International.

Khan, M. F. (2010). How ‘Islamic’ is Islamic Banking?. Journal of Economic Behavior &
Organization, 76(3), 805-820.

Dusuki, A. W., & Abdullah, N. I. (2007). Maqasid al-Shari "ah, Maslahah, and Corporate
Social Responsibility. The American Journal of Islamic Social Sciences, 24(1),

25-45.

Mohammed, M. O., Tarik, Y., & Sharif, K. (2015). The Objective of Islamic Economic
and Islamic Banking in Light of Maqasid Al-Shariah: A Critical Review. Middle-
East Journal of Scientific Research, 23(4), 724-730.

Azmat, S., Skully, M., & Brown, K. (2015). Can Islamic Banking Ever Become Islamic?
Pacific-Basin Finance Journal, 34, 253-272.

Dusuki, A. W., & Abdullah, N. I. (2007). Maqasid al-Shari "ah, Maslahah, and Corporate
Social Responsibility. The American Journal of Islamic Social Sciences, 24(1),

25-45.

Khan, M. F. (2010). How ‘Islamic’ is Islamic Banking?. Journal of Economic Behavior &
Organization, 76(3), 805-820.

Rosly, S. A., & Bakar, M. A. (2003). Performance of Islamic and Mainstream Banks in
Malaysia. International Journal of Social Economics, 30(12), 1249-1265.

Usmani, M. T. (2002). An Introduction to Islamic Finance. Kluwer Law International.
Antonio, M. S. (2008). Bank syariah dari teori ke praktik. Jakarta: Gema Insani.

DSN-MUIL. (2000). Fatwa No: 04/DSN-MUI/IV/2000 Tentang Murabahah.

JIBEF: Volume 1, Nomor4, Tahun 2025 288


https://el-emir.com/index.php/jibef/index

https://el-emir.com/index.php/jibef/index access

Journal of Islamic Banking, Economics and Finance (JIBEF) E ; open

Chapra, M. U. (2008). The Islamic vision of development in the light of maqasid al-
Shariah. London: International Institute of Islamic Thought.

Al-Ghazali, M. (2005). The Objectives of Islamic Law (Maqasid al-Shariah).
International Institute of Islamic Thought.

Creswell, J. W., & Poth, C. N. (2018). Qualitative inquiry and research design: Choosing
among five approaches (4th ed.). SAGE Publications.

Zed, M. (2004). Metode penelitian kepustakaan. Jakarta: Yayasan Obor
Indonesia.Rachman, A., Astuti, W., Simatupang, A. D. R., Azizah, 1., & Azwar,
M. (2023). Model implementasi akad Murabahah pada produk pembiayaan
perbankan syariah di Indonesia. Madani Syariah, 6(1).

JIBEF: Volume 1, Nomor4, Tahun 2025 289


https://el-emir.com/index.php/jibef/index

